

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

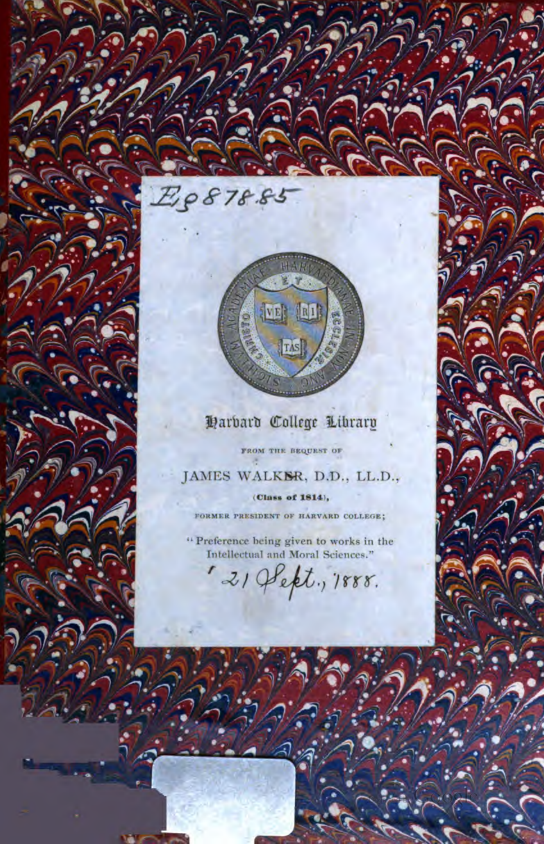
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







# Religion und Anthologie der alten Aegypter.

3meite Sälfte.

# Religion und Mythologie

## der alten Aegypter.

Nach den Denkmälern

bearbeitet von

Seinrich Brugsch.

Zweite Balfte.

Mit 45 Holzschnitten.



Leipzig.

3. C. Sinriche'iche Buchhandlung. 1888.

# Religion und Mythologie

0

## der alten Aegypter.

Nach den Denkmälern

bearbeitet von

Korl K) Seinrich, Zrugsch.



Deipzig. 3. C. Hinrichs'ide Buchhandlung. 1888.

E9878.85

SEP 21 1888

LIBRARY.

## Fran Margarethe James Saloschin

in

aufrichtigfter Berehrung

ber Berfaffer.

#### Vorrede.

Bier Jahre sind seit dem Erscheinen der ersten Hälfte dieses Buches verflossen, ohne daß ich in der Lage war, die zweite als Schluß in turzer Frist nachfolgen zu lassen. Die Gründe der verzögerten Ausgabe lagen weniger in der von meinem Willen unadhängigen Abwesenheit auf Jahresdauer von der Heimath, als vielemehr in der zeitraubenden Bewältigung des zuströmenden Materiales, welches die reichen Denkmälersunde seit meiner Rücksehr auch den mythologischen Studien zugeführt hatten. Obgleich ich bereits bei der Herausgabe des ersten Theiles die volle Ueberzeugung hegte, seine Irwege bei meinen Untersuchungen eingeschlagen, sondern den leitenden Faden durch die verschütteten labyrinthischen Gänge des altägyptischen mythologischen Gebäudes gefunden zu haben, so gebot Vorsicht und Klugheit, die Veröffentlichungen des Neuen abzuwarten, um die Richtigkeit und das Zutreffende des Gesetzes an dem vermehrten Inhalt der letzten Funde zu erproben.

In dieser Beziehung habe ich nirgends Gelegenheit gehabt, mich selber des Irrthums bezichtigen zu müssen. Auch die die jetzt entdeckten ältesten Texte, d. h. die in mehreren Pyramiden aus den Zeiten der fünsten und sechsten Dynastie in die Wände der Gänge und Kammern eingegrabenen mythologischen Ueberlieserungen und Anspielungen, beruhen auf denselben Anschauungen und Borausssseyngen, welche gleichsam die letzten Gründe der mythologischen Inschriften aus den Zeiten der Ptolemäers und Römerherrschaft

Die jungft ziemlich unverblumt ausgesprochene Meinung, als ob die Aegypter eine Art von Bauernreligion beseffen hatten, die in den verschiedenen Theilen des Landes andere Formen und Geftaltungen angenommen haben könnte und durch flügelnde Afterweisheit der Priester zulet über einen gemeinschaftlichen Leisten geschlagen worden wäre, wird gerade durch die Pyramidenterte widerlegt, in welchen sich ebensowohl die Einheit einer allgemeinen Grundanschauung als das nur im Besondern Unterscheidende der Niemand wird ableugnen wollen, daß die Lokalkulte ausspricht. ägyptische Mythologie, ebenso wie die griechische und römische ober die Götterlehre anderer Rulturvölker bes Alterthums, aus einfachen Vorstellungen hervorgegangen sei, welche zunächst mit dem himmel und der Ratur des Landes selbst in Verbindung gestanden haben, aber soweit die Denkmäler mythologischen Inhaltes im Rilthale zurudreichen, nirgends offenbaren sich auch nur die leisesten Spuren dieser ersten Anfänge, und am allerwenigsten in den später entstan= benen Göttersagen und Göttergeschichten, sondern ein wohl begrunbetes Syftem tritt in ben Vorbergrund und die Lokalformen erscheinen wie bilberreiche Gleichniffe für eine und dieselbe Grundvorstellung innerhalb des Syftemes.

In dem Maße als wir heut zu Tage im Stande sind, die eigentlichen Stichwörter in den kurz gefaßten Inschriften zu verstehen, die
freilich mehr voraußsehen als sie erklären und nur imengsten Zusammenhang miteinander auf die Lösung der Räthsel hinleiten, beruht das
Gebäude der altägyptischen Religion und Mythologie auf philosophischer Spekulation, welche die Glieder und den geistigen Inhalt des
Kosmos auf die letzten Gründe genetisch zurücksührt und die Entstehung aller Dinge aus dem Willen eines einzigen, unsichtbaren,
törperlosen, ungeborenen, untheilbaren, in sich selbst verborgenen,
namenlosen Gottes hervorgehen läßt, der von Anbeginn an vor dem
Seienden und der Ansang des Seienden war. Sein Wille oder
Gedanke, ägyptisch als Herz (ab) oder Wort (ro) ausgesaßt und

als Gott Thot in symbolischer Weise personifizirt, brachte die Bewegung des Lebens in den in Dunkelheit gehüllten, endlosen, bewegungslosen, feuchten Urschlamm (Nu oder Nun), welchem die vier Götterpaare der Ogdoas zum bildlichen Ausdruck seiner Materie und deren Eigenschaften dienten. Diese ursprünglichsten aller Gottheiten, "die Bäter der Bäter und die Mütter der Mütter", bergen die elementaren Keime der zukünstigen Welt in sich, die in den kosmischen Gottheiten Kā (das Feurige), Schu (Nether, Luft), Deb (das Erdige) und Osiris (das Feuchte) ihren mythischen Ausdruck in der geschaffenen Welt fanden.

Der göttliche Gedanke und ber Urstoff gaben bem Lichte seinen Damit ist das inhaltsvolle Hauptstück ber Rosmogonie Ihr schließt sich die Lehre von der Ent= in aller Kürze erschöpft. stehung ber kosmischen Welt an, nach ägyptischer Auffassung bes Leibes ober der Wohnung des Gottes, deren einzelne Theile die neun Gottheiten der großen Enneas bilben: 1. Schu=Sos (Herafles, Ares, Agathodaimon), der Aether, die vom Sonnenglanz erfüllte trockne Luft des Tages, das Prinzip des athmenden Lebens, 2. Tafnut, die vom zunehmenden Mondglanz durchzitterte Nacht= luft, die Urheberin des Thaues, die fruchttreibende Kraft des Monbes, 3. Deb (Kronos), der Gott der Erde, 4. Nut (Rhea), der himmel, 5. Ofiris (Dionysos, Bakchos), bas Element bes Feuchten in ber irdischen Welt, 6. Isis (Demeter), der den Reim in sich aufnehmende und zur Entwickelung und Reife austragende mütterlich fruchtbare Theil der Erde, 7. Set (Typhon), die dem Lichten, Feuchten und bem Reimenden entgegengesetten Eigenschaften der Natur, baber bas hemmende und Störende in ber regelmäßigen Entwickelung ber Dinge (Site, Finfterniß, Sturm, Fels, Bufte, Meer) und die Urfache ber Abnahme ber Lebenstraft, 8. Horus (Apollon), die lebende Natur im Rreislauf ihrer Berjungung, und 9. Rephthys (Aphrodite), die äußersten Ränder des Weltgebäudes, die vom Meere bespulte Kuste, der Horizont. Das Wesen der einzelnen Gottheiten, bas ich in den angeführten Beispielen nach seinen bem einfachen Menschenverstande fagbarften Richtungen aufgezählt habe, ist badurch nicht begrenzt, sondern umschließt eine ganze Welt verwandter Vorstellungen bis zum philosophischen Begriff hin. Um es auch dafür nicht an Beispielen fehlen zu lassen, mache ich besonbers aufmerksam wie Ofiris als bas von ber oberen zur unteren Bemisphäre Sinabsteigende, Sorus als bas von der unteren zur oberen Hinaufsteigende, Set als die Ursache des Niedersteigenden, Isis als ber Anfang, Nephthys (Teleute) als bas Ende bes Wiedergewordenen erscheint. In ähnlicher Weise knüpfen sich die Borftellungen bes Winters, Frühlings und Sommers an die Namen ber Götter Ofiris, Horus und Set, sowie Anfang und Ende bes Jahres an die Göttinnen Isis und Rephthys, aus aleichem Grunde an dieselben Namen in der angegebenen Reihenfolge die Abend-, Morgen- und Mittagszeit und, wie Gr. Le Bage Renouf wohl richtig vermuthet hat, das Morgen- und Abendroth.

Die neun kosmischen Gottheiten, aus der ursprünglichen älteren kosmogonischen Achtheit hervorgegangen, bilden mit dem Urgedanken als Bater — als Thot oder unter welchem Namen und unter welcher Gestalt sonst nach lokalen Unterschieden aufgesaßt — mit dem Urstoffe als weibliches Prinzip gedacht, und mit dem Lichte in seiner periodisch wiederkehrenden Erneuerung den lebendigen von der Gottesseleele durchdrungenen Kosmos. Wie die uranfänglichen Acht densselben acht Gottheiten entsprechen, welche nach den Andeutungen Hervodots (II. 46) vor den zwölf Göttern dagewesen sind, so bilden sie in ihrer vollständigen Reihe jene zwölf, welche der griechische Schriftsteller im Sinne hat, oder die große Paut oder Enneas mit ihrer nothwendigen Boraussetzung, der Trias, an der Spize.

Wenn Herodot von einem britten Götterkreise spricht, welcher von diesen zwölf abstammen sollte, so liegt, wenn nicht alles täuscht, auch dieser Ueberlieserung eine bestimmte thatsächliche Wahrheit zu Grunde. Denn es handelt sich offenbar bei dem dritten Kreise um jene himmlischen Bewohner der irdischen Tempel, denen im ganzen Lande besondere Lokalkulte gestistet waren nach dem Muster der vorsher genannten kosmogonisch-kosmischen Zwölf. Außer diesen Grundsthen der gesammten ägyptischen Mythologie konnte keine neue Gottheit den Kreis vermehren helsen, wenn auch besondere lokale Bezeichnungen und Darstellungen äußerlich verändernd einwirkten.

Die mythologischen Texte sind gerade deschalb für die Kenntniß der altägyptischen Geographie werthvoll, weil sie mit der geographischen Berbreitung ber Sötter in engstem Zusammenhange stehen. Sie lehren uns die mannichfaltiaften Namen und Geftalten eines und besselben Typus aus der Rahl der Awölf kennen und folgen in der Bildung eines Lokalkreises einem bestimmten Gesetze, das die Natur der kosmogonischen Götter auf eines der männlichen oder weiblichen Urbilder der kosmischen Neungötter überträgt, ohne die besondere Stellung des Urbildes in der Reihe zu verwischen noch eine Lucke eintreten zu laffen. In Memphis trat Schu unter bem Namen Btah (Bephäftus) als Propator an die Spite bes Göttertreises, ohne jedoch den Typus Schu zu verdrängen. "Seine Geliebte", die Bottin Somdit ober Sochit, nahm die Stelle ber weiblich gebachten Urmaterie ein, das neue Licht erschien als das Rind beiber unter bem Ramen Nofertum. In Theben erfüllte Amun (Beus), bem Thous Horus angehörend, biefelbe Rolle des Propator; ihm ward als weibliche Ergänzung die Urmaterie unter dem Namen Mut (Bera) beigesellt und dem Sohne beider, Chons (Herakles, Typus Schu), die Eigenschaft bes Neulichtes zugeschrieben. Ich habe es in meinem Werke nicht an zahlreichen Beispielen fehlen laffen, welche diefer Auffassung als Stute dienen. Erganzend füge ich an dieser Stelle hinzu, daß in den Lokalkulten der Propator zu einem Bater, die Urmaterie zu einer Mutter und das Rind beiber zu einem Sohne ober einer Tochter wird, nur darin verschieden von der menschlichen Anschauung, daß der Bater zum Chegemahl seiner eigenen Mutter, mit andern Worten zu einem Selbstvater

(Autopator, wie ihn ganz richtig Jamblichos bezeichnet) ober zu einem Sohne seines Kindes, die Mutter zu einem Kinde ihrer Tochster und das Kind zum Bater seines Baters oder seiner Mutter gesstempelt wird.

In dem bekannten Werke des genannten Philosophen Jamblichos über die ägyptischen Mysterien findet sich viel Altägyptisches abge= lagert, besonders in demjenigen Theile, welcher die erste Ursache alles Gewordenen behandelt. Seine Erläuterungen, angeblich aus hermetischen Quellen geschöpft, treffen bas Richtige in Bezug auf bie Rolle und Auffassung jenes Propator, wie er sich in den lokalen Götterfreisen darzustellen pflegt. Denn es ist unzweifelhaft und durch bie ägyptischen Inschriften nachweisbar, daß, wie er sagt, "ber welt= schöpferische Gebanke, welcher auch Vorsteher der Wahrheit und der Weisheit ist, insofern er dem Entstehen näher tritt, und die unsichtbare Kraft ber verborgenen Logoi an bas Licht zieht, in ägyptischer Sprache Amun genannt wird, insofern er aber Alles mit höchster Wahrheit und Runft ausführt, Phtha heißt (bie Griechen nennen ihn indes Hephaistos, indem sie bei ihm nur die fünstlerische Seite in Betracht ziehen), insofern er aber gutthätig ist, mit Namen Ofiris lautet, und so andere Bezeichnungen besitzt je nach anderen Rräften und ihm inne wohnenden Eigenschaften."

Aus den angeführten Gründen wird es einleuchten, daß die monographische Behandlung einer einzelnen äghptischen Gottheit ohne Zusammenhang mit den übrigen ihres Kreises geradezu unsdenkbar ist, da sie dem Gliede einer auseinander gerissenen Kette gleicht. Sebenso wenig dürsen ihre lokalen Korrespondenzen außer Acht gelassen werden, da auch diese der weiteren Erkenntniß ein so reiches Material zutragen, daß ich selber fürchten muß, aus der fließenden Quelle oft nur ein Paar Tropsen geschöpft zu haben. Meine Arbeit soll und kann deßhalb eigentlich nur als Versuch gelten, tausendziährigen Schutt wegzuräumen, um den Grundplan des mythologischen Gebäudes der alten Aegypter nach seinen Hauptlinien setze

zustellen. Der Irrthum wird verzeihlich sein, wenn Nebenlinien versehlt erscheinen sollten, benn die Arbeit ist nicht leicht und der Mühe Lohn oft umsonst.

Ich möchte mich außerdem gegen einen Vorwurf schützen, der allerdings durchaus nicht nebenfächlicher Natur ist und ernster Erwägung bedarf. Wenn nämlich die Lokalfreise der Gottheiten in den Tempeln des oberen und des unteren Landes an und für sich Unterschiede zeigen, die nur die Buruckführung auf ihren Grundtypus ausgleicht, so ist es eine andere Frage von nicht geringerer Wichtigfeit, in welcher Beife die Zeit auf die Entwickelung des Mythos und der religiösen Anschauungen ihren Ginfluß ausübte und in wie weit politische Verhältnisse und ausländische Einflüsse innerhalb eines Zeitraumes von 40 Jahrhunderten verändernd und vermehrend eingewirft haben mochten. Auf die Gefahr hin Widersprüchen zu begegnen, muß ich offen gestehen, daß in den oben erwähnten Inschriften der neugeöffneten Byramiden wie in den Texten aus der Btolemäerund Römer-Epoche mir niemals ein Unterschied in der Grundanlage ber Göttertypen und ihrer Kreise entgegengetreten ift. Die heiligen Bücher bes Thot beruhten auf uralten schriftlichen Ueberlieferungen und jede Veränderung der Textworte war ebenso streng ausgeschlossen als die Beränderung der altägyptischen Jahresform und der talendarischen Festlisten. Es läßt sich zeigen und durch Abbildungen und inschriftliche Reugnisse ber Nachweis führen, daß die astronomischen Bedeutungen mancher Gottheiten, in Folge des Vorrückens ber Tag= und Nachtgleichen, im Laufe ber Zeiten ihren ursprüng= lichen Sinn verloren hatten, nichtsbestoweniger wurde 3. B. das Fest ber Isis in ihrer Auffassung als Sothis ober Siriusstern und als Urheberin ber steigenden Nilfluth am alten Neujahrstage in dem überlieferten Wandeliahre gefeiert und die Göttin als der Jahresanfang und die Bringerin der Ueberschwemmung durch Opfer und Bebote gepriesen, nachdem bereits der vom Eintritte der Sonnenwende, nicht aber vom Aufgang des Sirius (wie zufällig im Jahre

ber Stiftung des sothischen Kalenders) abhängige Ansang des steisgenden Niles längst rückwärts gegangen war. Als in der Römerzeit der Versuch gemacht wurde, an einer Wand des Chnumzempels von Esne (Latopolis) den altüberlieserten Festkalender in die alexandrinische Jahressorm einzutragen, blieben die Götter und ihre Feiern an den alten Tagen des Wandelsahres haften und man begnügte sich höchstens, die verrückten astronomischen Thatsachen, mit denen sie ehemals in Verbindung standen, an zweiter Stelle nach dem alexandrinischen Datum in verschleierter Form zu verzeichnen. Die Gottheit blieb in aller Ursprünglichkeit die zu ihrem Festtage hin unverändert dieselbe und man würde vergebens nach einem Beispiele suchen, welches eine neue Grundaufsassung ihres Wesens in unverkennbarer Weise bezeugte.

An Umwälzungen und Reformen auf dem Gebiete bes alten Rultuswesens hat es sicherlich nicht gesehlt, aber sie waren vorübergehend und haben weder die alten Ueberlieferungen zu verdrängen noch dem Reuen oder Fremden Eingang auf die Dauer zu verschaffen vermocht. Als König Amenothes IV. in ber zweiten Sälfte der XVIII. thebanischen Onnastie den Bersuch machte, gegen die Traditionen des Saufes und feiner Sauptstadt einen Götterfreis gu stiften, an dessen Spite stehend der heliopolitische Ra-Horchuti, die Sonne der Frühlingsgleiche (f. S. 236), die Stelle des thebanischen Götterkönigs Umun=Ra als Propator einnahm, fand er an ber Briefterwelt in der Refidenz Theben die heftigften Gegner. Umun dem Thous horus entsprach, so erhielt der Thous Schu-Sos als Propator den neuen, bisher unbekannten Gottesnamen Uten, d. h. "Sonnenscheibe". Das saat deutlich der dem Gotte als König der Götterdynastie zugetheilte Name: "Ra-Sorchuti, der in der oberen Sphäre aufjubelt unter seinem Namen als Schu (Licht), welches sich in der Sonnenscheibe befindet." Weber der Gott noch sein Kult, weder sein ihm zu Ehren erbauter Tempel noch die neugegründete Sonnenstadt in der Nähe des heutigen Tell el-Amarna waren von langem Bestand. Sie gingen unter bis auf den Tempel und die Stadt, denn die neue Lehre sand kein Vorbild in den hermetischen Ueberlieferungen der Altzeit.

Die Grundlagen der altägpptischen Glaubenslehren, insoweit sie beren erste Hauptstücke: die kosmogonische Achtheit und den kosmischen Götterkreis betrafen, blieben zu allen Zeiten der ägyptischen Geschichte unerschüttert und nur in den baraus abgeleiteten Lokalfreisen war die Freiheit gestattet, wie ich es oben auseinander gesetzt habe, den bestehenden Grundlagen Lokalfärbungen zu geben. bem S. 21 fll. mitgetheilten Stude aus bem Tobtenbuche, in welchem der Urvater Atum (Helios) von Heliopolis allein ("unbeweglich in Einsamkeit in seiner Alleinheit verharrend" bezeichnet ihn Jamblichos, 8, 2, womit zu vergl. S. 740, 13 fl.) im Urgewäffer am Anfang aller Dinge erscheint und als Lichtgott Ra aus dem Feuchten emporfteigend sein Schöpfungswert beginnt, wird in einzelnen thebanischen Abschriften des Rober der Name Ra's, in seiner Eigenschaft als Propator und Hegemon ber Götter, durch ben bes Um un=Ra erfett, b. h. nach lokalen Anschauungen umgemo= belt, ohne daß die Eigenschaften des Urgottes badurch verändert worden wären.

Es ist mir bei meinen Untersuchungen auf dem Gebiete der ägyptischen Mythologie nur ein einziges Beispiel bekannt, in welchem politische Gründe Veranlassung gaben, Namen und Gestalt eines Typus aus dem Kreise der Enneas durch Anderes zu ersehen, wenn auch in ihrer Urbedeutung die neue Form mit der verdrängten älsteren auf gleicher Stufe stand. Es handelt sich um den Gott Set, welchen bereits die Pyramidentexte als Gegner des Horus bezeichenen, um den Kampf zwischen dem abnehmenden und zunehmenden Lichte zu symbolisiren. Die scheindar seinbliche Gestalt des Typus Set entwickelte in politischem Sinne allmählich die Auffassung des dem einheimisch Aegyptischen seindlich gesinnten fremden Auslandes und im Bölserleben trat Set "zur Zeit seines Zürnens" als ein

offenbarer Begner bes Sorus ben Aegyptern gegenüber, benn er warf in stürmischen Zeiten gleichsam seinen Schatten auf das Land und verdrängte das Licht des Horus. Das erfte hiftorische Beispiel bot der siegreiche Kampf der phonizischen Spksos gegen das unterliegende ägyptische Königsthum und das Beispiel, einmal gegeben, fand in allen sväteren Reiten der ägyptischen Geschichte Nach-Der politische Saß gegen Set wurde auf seine himmlische Form in der Reihe der lokalen Enneaden übertragen und neue Namen bald gefunden, um den ausgemerzten durch eine entsprechende Götterform zu erseten. "Der ältere Borus", Boruer, oder Thot oder "Horus, der Sohn des Osiris und der Isis" nahm jeine Stelle ein, sobald man sich überhaupt veranlaßt fühlte dieselbe Schon das Schwankende in der Wahl des Stellverauszufüllen. treters oder Lückenbüßers weist auf die Unsicherheit hin, mit welcher man vergeblich den feststehenden Typus in der zweiten und dritten Götterreihe durch einen andern zu umschreiben versuchte. und Thot z. B. entsprechen in ihren Lokalkulten der Form des Typus Schu-Sos und jede andere Gottheit, welcher man ben Vorzug hätte geben wollen, mußte in gleicher Beise irgend einer Form der Enneas entsprechen. Neue Götter zu bilden war man auf Grund der alten Ueberlieferungen eben nicht im Stande. Außerhalb ber Neunheit gab es keine felbstftändige Gottheit.

Gerade dieses Gesetz ist es, welches ich benjenigen empfehlen möchte, welche sich dem Studium der mythologischen Inschriften widsmen. So zahlreich die Namen und Titel eines Lokalgottes und die Reihen der angefügten lokalen Korrespondenzen sein mögen, immerhin bilden sie nicht das Wesentliche, das allein in der gelegentlichen Angabe der entsprechenden Enneassorm enthalten ist. So mühsam das Suchen danach in einzelnen Fällen sein mag, so lohnend ist dafür das Ergebniß. Auf Grund derartiger Forschungen wird es vereinten Kräften schließlich gelingen, ein vollständiges Bild der Lokalfulte Aegyptens zusammenzustellen, deren einzelne Glieder wie

Arme eines großen Wassers auf den Hauptstrom in der Enneas zurückleiten. An Stoff sehlt es wahrlich nicht und ich selber habe in meinem Buche häufig die Gelegenheit ergriffen, um an der leistenden Hand der Denkmäler und ihrer Inschriften die Vielheit auf ihre Einheit zurückzusühren und die Typen der Enneaden in ihren Lokalgestalten nachzuweisen.

Daß ben Triaden, um diesen von Champollion gewählten Ausdruck beizubehalten, an der Spite der lokalen Enneaden eine besondere Aufmerksamkeit gewidmet werden muß, habe ich bereits erwähnt. Die irbischen Abbilder des kosmogonischen Propator, der Urmaterie und des aus dem Feuchten aufflammenden Lichtes hatten auf dem Gebiete ihres Rultus eine Nebenbebeutung, die mit den irdischen Dingen zusammenhing und die ursprünglichere gewesen sein Rach den Spuren, welchen ich auf den Denkmälern mehrfach begegnet bin, bezeichnete der Propator, das Prinzip der Entstehung aus dem Nassen, das befeuchtende Wasser des Niles, die ihm beigesellte Göttin die von dem Nilwasser geschwängerte Erde und das Lichtfind Die Frühlingszeit, in welcher ber Boben sich mit frischem Grun be-Einen deutlichen Fingerzeig, wie ich in diesem Buche mehr= fach es hervorgehoben habe, bietet die Gleichheit der Namen von Triadengottheiten und ihrer Rultusftätten in manchen Nomengebieten (f. S. 380). Die Frage berührt zugleich ben Ursprung ber zahl= losen Götternamen, welche das mythologische Lexikon bilden und ift baher nicht bedeutungslos.

Ein anderer Punkt, den ich nicht unerwähnt lassen möchte, betrifft die äußerliche Darstellung der Gottheit als Bersonifikation oder
als symbolisches Zeichen. Wie ursprünglich in der Schrift die Hieroglyphe zum Ausdruck eines ganzen Wortes gedient haben muß, so ist
das Götterbild mit seinen Attributen gleichsam eine Verbindung hieroglyphischer Zeichen, deren einzelne Theile dazu bestimmt waren, die
Gesammtvorstellung vom Göttlichen nach seinen besonderen Auffassungen hin bei dem denkenden Beschauer zu erwecken. Jeder ein-

Brugid, Mythologie.

zelne Bestandtheil spricht seine eigene Sprache, die, richtig verstanden, die allgemeinen und besonderen Gigenschaften des dargestellten göttlichen Wesens verräth, das defhalb der erklärenden Inschrift in den meisten Fällen entbehren fann. Nicht auf ibeale Schönheit, sondern auf flares Verftändniß zielte bas Götterbild ab. Besondere Szepter schieden das Männliche und das Weibliche von einander, schreitende Beine follten die Vorstellung der Bewegung, nebeneinander stehende die der Huhe erwecken, ithpphallische Gestalten riefen den Gedanken an die Befruchtung mach, Bockhörner mit der Sonnenscheibe darüber erinnerten an eine Sonnenkonjunction und Rubhörner mit der Sonnenscheibe in der Mitte an die das Licht eröffnende Eigenschaft weiblicher Gottheiten. Sonne, Mond ober ein Stern auf dem Saupte eines Gögenbildes bedürfen taum einer Erflärung. Jebe Krone auf dem Haupte hatte ihren eigenen Sinn von der "weißen" und "rothen" für ben Guben und Norden an bis zur dreifachen des Gottes Thot hin, um seine heilbringende Macht im himmel, auf Erden und in der Tiefe anzudeuten. Das am meisten charafteristische der ägyptischen Götterbilder, der mit dem Menschen= leib verbundene Thiertopf, steht gleichfalls mit den eingebildeten Eigenschaften bes Göttlichen in engster Beziehung und erscheint wie eine erklärende Hieroglyphe als Haupttheil der ganzen Figur. Der Widderkopf ruft die Vorstellung der schöpferischen männlichen Rraft zurud, ber Stierkopf bie zeugen be Dynamis, ber Ruhkopf die gebärende und nährende Natur, der Froschkopf das Ur= anfängliche, ber Schafalfopf bas Butenbe und Bewachenbe, zugleich aber auch bas bie Wegrichtung Zeigenbe, ber Sperbertopf das Aufftreben nach der Sohe, der Beiertopf das Mütter= liche, ber Ropf eines beiligen Ibis (hibu) bie Senbung und Botichaft und mas bergleichen Beispiele mehr find. Der Bogelfeder, besonders bes Strauges, haftete ber Begriff bes Gleichen, Rechten und der Bewegung an, wie dem Flügelpaar das zum Leben Ermedenbe, Schügende und Behütende, im Rafer

symbolisirte sich die Vorstellung des Werdenden, Entstehenden und des Seins wie in der Schlange die königliche, durch ihren Anblick bannende Würde und die verzehrende Gluth der Sonnenhiße. Auch die Farbentöne hatten ihren entsprechenden Antheil an der Hieroglyphik der Sötterbilder; es war daher nicht gleichgültig, ob die Hautsärbung, vor allem im Gesichte eines Gottes, weiß, gelb, grün, hellblau, dunkelblau, roth oder schwarz erschien. Rechnet man zu diesen reichen Mitteln, welche in den Götterbildern das Gemeinssame von dem Besonderen unterschied, die seit der Aethiopenzeit aus Meroë nach Aegypten verpslanzten sogenannten pantherstischen Darstellungen, wie sie in breitester Auswahl auf einzelnen Denksmälern der späteren Epochen vorliegen, so öffnet sich ein sast uns begrenztes Feld für die Untersuchungen auf dem Gebiete der äußeren Darstellung des Göttlichen oder Vergöttlichten.

Eine fruchtbare Phantasie, im Zusammenhange mit ber Schrift und der entwickelten Sprache von der Wurzelbedeutung der einzelnen Wörter an, half ben Negyptern über bie Schwierigkeiten hinweg, selbst den abstraktesten Gedanken einen äußerlichen bildlichen Ausdruck zu verleihen. Alles, was die Borstellung sich als zeitlich ober räumlich zu benken vermochte, von der Zeiteintheilung an (Periode, Jahr, Jahreszeit, Monat, Woche, Tag, Nacht, Stunde u. f. w.) bie zur Hydrographie und Chorographie Aegyptens hin, fand auf den Tempelwänden seine gebührende Darstellung und selbst die guten und bofen Geifter in ber oberen und unteren Bemifphare und die Geftirne am himmelszelt erfreuten sich der Bergöttlichung im Bilbe und erschienen dem Gingeweihten wie ein aufgeschlagenes Buch mit verständnisvollem Inhalt. In ihrer Gesammtheit eröffnen sie einen tiefen Einblick in das eigentliche Wesen der ägnptischen mythologischen Bilder, als deren Hintergrund nur der verkörperte Gedanke erscheint, wie ihn die Göttersage nach einer anderen Richtung in verschleierter Beise umschrieb. Die von den Klassikern viel und un= getheilt gerühmte Beisheit der ägyptischen Briefter, welche Gott in der Welt wiedererkannten und ein philosophisches System ausgebaut hatten, dessen Lehrsätze in ihren letten Bruchstücken uns auf Stein und Bapprus erhalten sind, war sicherlich kein leerer Wahn und es hieße dem hellenischen Geiste ein salsches oder schieses Urtheil zuschreiben, wollte man nach beliebten modernen Mustern die Ansichten der Alten darüber in Zweisel ziehen. So lange man nicht im Stande ist, die Zeichen und Formeln der philosophischen Sprache der Aegypter, wie sie im mythologischen Gewande uns überliesert ist, dem vollsten Umfange nach zu verstehen, so lange sollte man die weise Vorsicht beobachten, mit dem vorschnell absprechenden Urstheil zurückzuhalten. Vorläusig tappen wir im Dunkeln umher, aber vielleicht hat mein Buch das bescheidene Verdienst, meinen Nachsfolgern ein Vaar Lichtstrahlen geöffnet zu haben.

Charlottenburg, d. 20. Dai 1888.

Beinrich Brugich.

## Inhalt.

|                                                                     | Seite       |
|---------------------------------------------------------------------|-------------|
| Localformen bes tosmogonischen Tum. § 90-104                        | 281         |
|                                                                     | 281         |
| Die Göttin Jusas-Rebit-Hotpit von Heliopolis. § 92                  | 284         |
|                                                                     | 287         |
| Landschaftliche Formen des Gottes Tum-Ra als Chnum-Chnubis.         |             |
|                                                                     | 294         |
|                                                                     | 294         |
| Satit-Satis, die äg Here. § 98                                      | <b>29</b> 9 |
|                                                                     | 302         |
|                                                                     | 303         |
|                                                                     | 306         |
|                                                                     | 308         |
| Hathor-Hatmehit. § 103                                              | <b>31</b> 0 |
|                                                                     | 310         |
|                                                                     | 312         |
|                                                                     | 316         |
| 1. Sathor als Gebieterin im Guden oder Nechbit, die ag. Gileithpia. |             |
|                                                                     | 321         |
|                                                                     | 326         |
| 3. Sathor im Often als Göttin Bafit, Baft-Bubaftis von Bubaftus,    |             |
| die äg. Artemis. § 108                                              | 331         |
| 4. hathor im Beften, in Unterag. Rit, Reith von Sais, Die ag.       |             |
|                                                                     | 338         |
|                                                                     | 348         |
| deren Sohn Tutu-Arihosnofer. § 111                                  | 348         |
| Eigenschaften der Reith. § 112—113                                  | 352         |
| Die verjängte Belt ber Erfcheinungen ober Borpidrub - Barpofrates   |             |
|                                                                     | 354         |
| •                                                                   | 359         |

### XXIV

|                                                                   | Seite       |
|-------------------------------------------------------------------|-------------|
| Die sieben harpotratessormen. § 121                               |             |
| 1. als junger Tum. § 122                                          | 373         |
| 2. als junger Ra. § 124                                           | 375         |
| 3. als junger Schu-Gos. § 125                                     | 377         |
| 4. als junger Deb. § 126                                          | 379         |
| 5. als junger Osiris § 127                                        | 380         |
| 6. als junger Horuer-Aroëris-Set. § 128                           | 382         |
| 7. als junger Horus. § 129                                        |             |
| Anhang: Harpokrates der Paphrussümpfe. § 130—140                  | <b>38</b> 9 |
| Die Gottheiten ber großen Enneas. § 141—148                       | 408         |
| Ihre Localgestalten. § 149                                        | 422         |
| Erstes Glieb ber Enneas:                                          |             |
| (1.) Gott Schu, Sos, Sosos, ber äg. Ares. § 149-211               | 422         |
| Localformen: (A) Dhuti-Thot, ber ag. hermes. § 156-173            |             |
| a. Mehituerit-Methyer, die hermopol. Hathor. § 174                |             |
| b. Rohemāuit (Nemanus), die hermop. Ifis. § 175                   |             |
| c. Safchitabu, die hermop. Mufe. § 176                            | 473         |
| d. Unut, die Romosgöttin. § 177                                   | 476         |
| e. Mat, die äg. Themis. § 178                                     | 477         |
| Gott Uprohuu, ber ag. Hermes in Unterag. § 180                    | 482         |
| Thot von Knubs, der nubische Hermes. § 181                        |             |
| (2.) Arihosnofer, Localformen b. G. Schu in Phila. § 182          | 486         |
| (3.) Anhur-Onuris, ber ag. Ares in Thinis und Gebennytus          |             |
| § 184—185                                                         | 488         |
| (4.) Chonfu, Chons, der äg. Heratles. § 186                       | 493         |
| (5.) Chnum-Chnubis, der latopolitische Schu. § 189—190            | 502         |
| (6.) Ptah von Memphis, der äg. Hephaistos. § 191—193              | 509         |
| Somdit, Sochit, die memphitische Tafnut. § 194                    | 518         |
| Rosertum von Memphis. § 195                                       | <b>52</b> 3 |
| Imhotp, der äg. Asklepias. § 196                                  | <b>52</b> 6 |
| (7.) Horuer, Aroëris, der äg. Apollon. § 197                      | <b>52</b> 9 |
| von Letopolis. § 199                                              | <b>532</b>  |
| von Apollinopolis parva                                           |             |
| von Ombi. § 202 · · · · · · ·                                     | 537         |
| Tasoni=nofrit. § 203                                              |             |
| Binebtu. § 204                                                    |             |
| (8.) Hor = Bahubti von Groß=Apollinopolis, der äg. Apollon. § 205 | 545         |
| (9.) Horus-Apollon von Hibenu (3biu?). § 208                      | 558         |
| Horus-Apollon von Sele. § 209                                     |             |
| (10.) Gott Soptu, Sopt im Romos Arabia. § 210                     | 566         |
| Zweites Glied der Enneas:                                         |             |
| Die Göttin Tafnit, Tafnu, Typhi, die ag. Aphrodite. § 212         | 572         |

#### xxv

| Drittes Glieb ber Enneas:                                     | Seite |
|---------------------------------------------------------------|-------|
| Der Gott Deb, Reb, Seb, ber äg. Kronos. § 213—230             | 576   |
| Localformen: a. Deb b. i. Chnum von Hatuerit. § 214           |       |
| b. Sebeg, Sebag, Sobat, griech. Suchos. § 215                 |       |
|                                                               | 590   |
| bon Silfili,                                                  | 593   |
| von Phydontis,                                                | 593   |
| von Latopolis,                                                | 593   |
| <b>A A A A B</b>                                              | 594   |
| von Krotodilonpolis bei Hermonthis, § 220                     | . 595 |
| von Hermonthis und Theben, § 221                              | . 596 |
|                                                               | 597   |
| von Ptolemais, § 223                                          | . 597 |
| von Muson, § 224                                              | . 398 |
| 0 4 4 4 7 1 1 1 0 4 1 1 0 4 1                                 | . 598 |
| 00 1.10 0.000                                                 | 599   |
| von Saïs, § 227                                               | 600   |
| von Metelis (S. Amon), § 228                                  |       |
| von Onuphis (S. Ofiris), § 229                                |       |
| von Apis (S. Ofiris), § 230                                   |       |
| , , , , , , , ,                                               | , ,,, |
| Biertes Glied ber Enneas:                                     |       |
| Rut, Ru, die Mutter der Götter, die äg. Rhea. § 231           | . 603 |
| Runftes Glied ber Enneas.                                     |       |
| Der Landesgott Ufiri, Ufira, Ufer, Ofiris, ber ag. Dionyfos-  |       |
| Batφ08 § 232—237                                              |       |
| Hapi-Kilus, Osiris als Nilgott. § 238                         | 638   |
| Rechbit und Muit. § 239                                       |       |
|                                                               |       |
| Sechstes Glied ber Enneas.                                    |       |
| Die Landesgöttin Fsit, Fset, Fsis, die äg. Demeter. § 240—246 |       |
| Localformen: von Philä. § 245                                 |       |
| Aphroditopolis,                                               |       |
| Bubastus,                                                     | . 654 |
|                                                               | . 654 |
| Iseum,                                                        | . 655 |
| Kuhland (Dase) § 246                                          |       |
| Apis,                                                         | . 656 |
| X018                                                          | 657   |
| Siebentes Glied ber Enneag:                                   |       |
| Der Landesgott Hur, Hor, Porus. § 247—261                     | 659   |
| Localformen: 1. unter dem Horusnamen.                         | , 550 |
| 2 Horus als Anup-Anubis, Hermanubis § 249                     | 670   |
|                                                               |       |

#### xxvi

|                                                  |    |   |   | Seite |
|--------------------------------------------------|----|---|---|-------|
| 3. Horus als Win, ber äg. Pan. § 250             |    |   |   | 674   |
| von Panopolis                                    |    |   |   | 674   |
| von Coptus                                       |    |   |   | 678   |
| 4. Horus als Amun, Ammon, der ag. Beus. § 25     | 51 |   |   | 680   |
| Rultusstätten. § 259-260                         |    |   |   | 695   |
| 5. Horus als Monthu, Month. § 261                |    |   |   | 701   |
| Achtes Glied ber Enneas:                         |    |   |   |       |
| Der Gott Set, Seth, der äg. Typhon. § 262-270    |    |   |   | 702   |
| Rultusftätten. § 270                             |    |   |   | 715   |
| Reuntes und lettes Glied der Enneas.             |    |   |   |       |
| Die Göttin Rebthat, Rebthit, Rephthys. § 271-273 |    |   |   | 730   |
| Rultusstätten § 273                              |    |   |   | 738   |
| Schluß. § 274                                    | •  | • | • | 739   |
| Rachweis der Quellen                             |    |   |   | 744   |
| Drudfehlerverzeichniß                            |    |   |   | 758   |

### Localformen des kosmogonischen Tum.



### 1. Tum=Ra=Horchuti von On-Heliopolis. Der ägyptische Helios.

"Der Bater seiner Mutter."

90. An vielen Stellen meines Werkes habe ich auf den Einsfluß hingewiesen, welchen die Sonnenstadt AnusOn, oft mit dem Zusatz "des Nordlandes" oder "des nördlichen" zum Unterschiede von der OnsStadt im Süden, d. i. Hermonthis der Griechen, die Wetropolis des dreizehnten unterägyptischen Nomos oder des Heliopolites der Griechen und Kömer, auf die Anfänge und die Entwickslungsstusen der altägyptischen Religion von den ältesten Zeiten an ausgeübt hat. Hier bildete sich zuerst die Lehre von dem Lichte als dem Urquell alles Daseins aus und der Kyrios Tum wurde zu einem Propator, welcher die Welt als seinen Leid aushaute und Brugss. Mythologie.

bie Glieder berselben als die große Enneas schuf. Obgleich auch die letzten Reste der von den Alten hochberühmten Heiligthümer und der von den weisesten Griechen besuchten Tempelschulen der Sonnensstadt sast ganz vom Boden der Erde verschwunden sind, berühren die zahllosen Darstellungen und Inschriften, welche uns die übrige Denkmälerwelt erhalten hat, so häusig das mythologische Gebiet von On, daß es mit Hülse derselben gestattet ist, wenigstens im Großen und Ganzen, sich ein richtiges Bild der vornehmsten göttlichen Beswohner der untergegangenen Stadt auszumalen.

An der Spitze der Gottheiten von On, der oft erwähnten großen Enneas, stand als Hegemon der Gott Tum, der Kyrios der Sonnenstadt, die weltschöpserische Kraft des Lichtes. Nach ihm hieß mit ihrem heiligen Namen das ägyptische Heliopolis Nit-Tum oder Pi-Tum "die Stadt des Tum", disweilen auch Hat-paut "die Wohnung der Enneas". Sein Hauptheiligthum war das oft erwähnte Hat-āt oder "die große Wohnung" oder Ahet d. i. "der Balast 326)."

Der Gott, über dessen Bedeutung ich bereits massenhafte Zeugnisse vorgelegt habe, wurde mit seinem Nebennamen Rashorchuti
d. i. Helios-Apollo-Phöbus und vollständiger: "Tum, Herr des Doppellandes von On, Kā, Horus, Chepru, der große Gott" 327)
genannt und von den Ramessiden-Zeiten an ihm der letzte Monat
des ägyptisch-sothischen Kalenderjahres geweiht, in welchem in ptolemäischer Zeit die Sonne in dem Zeichen des Löwen stand 328)
In einem Texte aus dieser Spoche 329) heißt deßhalb der Gott:
"Ra, der große Löwe in seiner Scheibe". Man weiß aus griechischen
Ueberlieserungen her 330), daß Löwen dem Gotte von Heliopolis
geweiht waren und in dem Tempel als heilige Thiere unterhalten
wurden.

91. Ich habe oben 331) auf die älteste Gestalt des ägyptischen Obelisten mit der Sonnenscheibe auf der Spitze des Pyramidions hingewiesen, die Bedeutung eines seiner Namen Benben als des

Lichtauswerfers ober bes Lichtstrahlenden besonders hervorgehoben und auf das Obelistenpaar im Tempel des Tum von Heliopolis die Aufmerksamkeit des Lesers gelenkt. Sie waren in einem besonderen Theile desselben aufgestellt, welcher die Bezeichnung "Haus bes Phönix" (benu) oder "Haus bes Obelisken" oder "des Obelistenpaares" führte. Die häufige Erwähnung dieser Dertlichkeit in ben Inschriften läßt in ihnen einen besonderen symbolischen Sinn voraussetzen, ben ich auf Grund ber barauf bezüglichen Texte bes Seti I.=Tempels von Abybus näher ins Auge faffe. Stelle 332) wird die Sonne in ihrem Laufe in der unteren Hemisphäre von der Herbstgleiche zur Frühlingsgleiche als Tum und Chepra in einer Reihe ibentischer Inschriften mit ben Worten angerufen: "Beil bir Tum! Beil bir Chepra! Du hattest bich "boch aufgestellt auf ber Treppe (qua). Du gingft leuch= "tend auf (uben) am Obelisten (ober: als Obelist) im Saufe "bes Obelisten (Bar.: "im Saufe bes Phonix"). Dein Aus-"wurf ward zum Gotte Schu und bein Ausguß zur Göttin "Tafnut. Du legtest ichugend beine Banbe auf fie als "bie Stellvertreter (ka) beines Befens. In ihnen bift "bu vertreten (ka). D Tum! lege ichugend beine Bande "auf den Gott (folgt ber Name einer Localgottheit des Tempels "von Abydus), behüte bu ibn. Richts Bofes geschehe ibm "in Ewigfeit bin 333)."

Der Inhalt dieser Inschrift kann nicht zweiselhaft sein. Das werdende Licht steigt aus der unteren Hemisphäre zur oberen, in der heliopolitischen Himmelszone repräsentirten, empor und offens bart sich als ausgegossener Lichtstrahl in der mythologischen Dopspelgestalt Schus Tafnut. Der besondere Unterschied zwischen beiden sindet sich in den Texten nur allgemein angedeutet. In Abydus 334) heißt Tum "Herr des (irdischen) Doppellandes On in On" (der Himmelszone), seine Zwillingstinder dagegen: "Schu an dem oberen Platze (menet) in On", "Tafnut an dem unteren Platze in On".

Digitized by Google

Dieselben Ausdrücke wiederholen sich auch sonst in den Inschriften 335), welche zugleich den Gott Deb als "den Erdboden (sata) in On" aufführen 336) und damit deutlich auf seine Rolle als Erdgott hinweisen.



Die Göttin Jusas=Nebit-Hotpit von Beliopolis.

92. Die Göttinnen, welche dem heliopolitischen Tum beigesellt sind, führen die Namen Jusafit (Iusāst) oder Jusas und Rebit-Hotpet (Nbt-htpt) 337). Trot ihrer Zweiheit gehören sie nur einer weiblichen Gottheit an.

Die erstgenannte, als "Jusas, die Königin von On, die "Herrin des Himmels, welche in der Sonnenstadt (Pi-rā) weilt", daneben auch als "Auge des Ra" aufgeführt<sup>338</sup>) und mit dem Nebennamen Sotem-nebit bezeichnet<sup>339</sup>), wird bald die Mutter, bald die Tochter, bald die Gemahlin<sup>340</sup>) des Gottes genannt. Als letztere ist sie die Mutter des Zwillingspaares Schu und Tafnut. Ihr Tempel besand sich auf der Westseite des heliopolitischen Kasnales 341). Nach dem Kalender I von Edsu werden die Tage der

Frühlingsnachtgleiche vom 11. bis 21. Bachon\*) bezeichnet als die "ber Geburt ber Göttin Jusasit, wie bie Sathor Berrin von "Tentyra beifit, das ist das Auge des Ra, die Mutter des Gottes Schu und ber Göttin Tafnut". Auch nach bem Tobtenbuche (c. 18,4) bildeten die beiden letteren, mit ihrem Bater Tum=Ra an der Spite, den großen Hauptfreis der in On verehrten Gottheiten. In einer der Ptolemäer-Cpoche angehörenden aftronomischen Auffassung 342), welche mit dem Sonnen- und Mondstande in Verbinbung steht, erscheint die "ankommende Göttin Jusasit, als die Berkunderin der Jahreszeit des Herbstanfanges, welche im Sonnenjahre im Durchschnitt 42 1/2 Tag vor dem Eintritt der Herbstgleiche angesett ward, nach einer altäg. Ralenderregel jedoch an den ersten sechsten Wond innerhalb dieser Epoche gebunden war. In Folge dieser Gewohnheit mußte dieser Tag ein wandelnder sein und konnte nur nach dem Berlaufe von 25 Jahren wieder auf dasselbe Datum Ich habe nachgewiesen 343), daß der an dem eintretenden sechsten Monde gefeierte Herbstanfang beispielsweise im Jahre 237 vor Chr. Geb. auf den jul. 23. August und im Jahre 212 auf den jul. 17. August gefallen war, mahrend im Sonnenjahre, ohne Rucksicht auf den Mondstand, ihm allein der 11. August (= 23 Thot im festen Sothisjahre) entsprochen haben wurde, 43 Tage vor der am 24. September (= 7 Athyr im festen Sothisjahre) stattfindenden Herbstgleiche. Die eigenthümlichen Formeln, welche in den Inschriften ber Ptolemäer-Epoche bagu bienen ben Herbstanfang anzudeuten, sind ganz im Styl der mythologischen Sprache abgefaßt. Tag wird u. a. bezeichnet als berjenige, "an welchem bas Herz bes "Ra (b. h. Gott Thot) erfreut ist", als "ber Kesttag ber Göttin "Jufasit", "ber Ankunft ber Schwester (sonit)", ober "ber Ankunft "ber Schwester, um sich mit ihrem Bater zu vereinigen", "eines

<sup>•)</sup> Im Kalender II von Ebsu ist dagegen derselbe Tag unter dem 1. Pachon oder dem 17. März jul. näher bezeichnet als "Fest der Hand des Gottes Jususassit, des Auges des Ra, der Mutter des Schu und der Tasnut, wie die "tentyritische Hathor genannt wird."

"Sonnenstandes (xnum-Uzat), der Bereinigung des heiligen "Auges (Uzat) mit seinem Sipe", "ber Ausfüllung bes heiligen "Auges mit seinem Erforderlichen", an welchem "die Göttin Dehnit "(Mhnt", eigentlich eine ber Bezeichnungen bes nördlichen Diademes) "ihre Arbeit vollendet, um den Gott Osiris in das linke Auge (den "Mond) eintreten zu laffen" 844). Die im aftronomischen Sinne auzufassende Bedeutung der heliopolitischen Göttin Jusasit, welche auch die Schwester (sonit) genannt wird, kann nach ben vorgelegten Beispielen nicht angezweifelt werben. Gine neue Beftätigung dafür giebt der erste Kalender von Ebfu 345), in welchem sich unter einem zerstörten, aber leicht zu ergänzenden Datum, nämlich bem 19. Tage des Monats Thot (ober bem jul. 7. August), die Angabe vorfindet: "Fest des Gottes Schu und der Göttin Tafnut, "am Tage ber Ausfüllung bes heiligen Auges und ber ankommenden "Schwester. Das finde jedesmal an einem 6. Mondtage statt 346)."

93. Uleber die Göttin Nebit-Hotpit, "die Berrin von Sotpit (Friedestätte)", welche gemeinschaftlich mit Ra und Jusasat aufgeführt wird, läßt sich wenig mehr sagen, als daß fie meiner Meinung nach nur eine besondere Form der Göttin Jusasit darftellte. Im großen Papyrus Harris Nr. I. werden als Gottheiten bon Heliopolis der Reihe nach abgebildet: 1) "Gott Ra-Horchuti", "ber große Gott, ber Herr des Himmels" als sperberköpfiger Mann mit einer dunkelrothen Sonnenscheibe auf dem Ropfe, 2) "Gott "Tum, herr bes Doppellandes On", als Mann, beffen haupt mit ber Doppelfrone geschmückt ift, 3) "die Göttin Jusas, die Re-"gentin von On" in Hathorgestalt mit Rubhörnern und der Sonnenscheibe dazwischen auf dem Kopfe, und 4) die Göttin Hathor, bie Berrin von Hotpit mit ber einfachen Saube der Königinnen auf dem Ropfe, welche zusammen in dem Texte der flg. Seite noch einmal mit den Worten aufgezählt werden: "Tum, der herr des "Doppellandes On, Ra-Sorchuti, die Göttin Jufafit, die Göttin "Rebit-Sotpit, die Götter und herren von On."

### 2. Gott Tum von Bitum=Beroopolis.

94. Die Darstellungen zeigen ihn wie den heliopolitischen Tum, in der Gestalt eines Mannes mit der Doppelfrone von Ober- und Unterägppten auf dem Ropfe 348), seltener als Mann mit dem Ropfe einer Schlange und berfelben Krone barüber 349). Er führt die Namen "Atum oder Tum, der große Gott von Bitum" (= Wohn= ort bes Tum, griech. Patumos, ebr. Bithom). Die Stadtbezeich= nung wurde von den Griechen durch Heroonpolis, Beroopolis, Bero und Ero umschrieben, neuerdings von dem äg. Worte für das das selbst befindliche Borrathshaus (är äro) abgeleitet, der Hauptstadt bes im Lande von Thukoth, dem ebr. Suktot, "in der Nähe der Seen" gelegenen achten unterägyptischen Nomos, welcher ben öftlichen Theil des heutigen Wadi-Tumilat umfaßte. Von der Stadt Pitum bemerken die Inschriften in Bezug auf ihre Lage ausbrücklich: "Bitum, am Thore bes Oftens" b. h. am Eingange nach Aegypten von der arabischen Seite her. In einer besonderen Darstellung 350) des Tembels von Dendera verehrt der Kaiser Augustus der Reibe nach den Gott Horus-Bahudti von Groß-Apollinopolis, hinter welchem fich folgende Gottheiten befinden: 1) "die Göttin Rit, die "große, die Mutter bes Gottes, die Herrin von Sais", 2) "Atum, ber "große Gott, in der Stadt von Thukot (Heroopolis) mit dem "Schlangenkopfe abgebildet", 3) Hor-Samta, ber herr von Ten-"thra", mit bem Zusate: "bas ist Atum, ber Bater ber Götter", 4) "die heliopolitische Göttin Jusasit-Hathor, die Herrin von Tentpra". Am Schlusse erscheint noch einmal die Gestalt des an britter Stelle aufgeführten Gottes, ber biesmal in hervorragender Weise bezeichnet wird als: "Hor-Samta, ber Herr von Tentyra, "ber große Gott in Tentyra, Ra er selbst im Sonnensitze, der Gott "Anch (b. i. das Leben), Herr des Lebens, welcher die Lebenden "(bie Menschen) leben läßt, in beffen Sand bas Leben ift und von "beffen Anblick man lebt". hinter ihm befindet fich biesmal "bie

"Göttin Bast, die Große, die Herrin von Bubastus, das Diadem "und das Auge des Gottes Atum".

Der häufigst wiederkehrende Nebenname des heroopolitischen Tum: Anch, auch Anchi (ānx. ānxi) geschrieben, bedeutet so viel als das Leben oder der Lebendige und ist gerade für diesen, meist von semitischen Bölkern, unter ihnen die Ebräer, bewohnt gewesenen Theil Aegyptens an der Ostseite des Deltagebietes von nicht zu unterschätzender Wichtigkeit.

In mehreren der erhaltenen Nomoslisten der Denkmäler wird berfelbe Tum mit Ofiris zusammengestellt und beibe geben in ein-In einer berselben 352) wird an Osiris die folgende Frage gerichtet: "Bift du nicht in der Stadt Patumos am öftlichen "Eingange des Landes, wo man lebt durch den lebendigen Gott?" In einer anderen 353) spricht ihn ein Raiser mit den Worten an: "Ich führe den heroopolitischen Nomos mit seinen Ginkunften zu "dir. Die Stadt Patumos (Thukot) bewegt sich in festlicher Stim-Es verjüngt sich Sonne und Mond in deiner Auf-"faffung als Atum. Der Mil tritt heraus zu beiner Speifung. "Die heilige Agathodämon-Schlange (Sata) geht hervor aus ber Stadt Nezi u. s. w." Die Darstellung des Tum von Batumos als schlangenhäuptiger Gott sett den Rultus dieses Reptiles in der genannten Stadt voraus und in der That geschieht desselben in den Texten Erwähnung. Die große Romosliste von Ebfu schildert die Gottheit des heroopolitischen Nomos mit den Worten: "eine herr= "liche Schlange ift dort als der große, lebendige Gott in der Stadt "Thufot (Patumos), der verehrt wird an der Stätte ""Schlangen-"fig"" (se-gereb)". Der Name ber Schlange Dereh fehrt auch sonst wieder und wird ausdrücklich mit dem Gotte Ofiris in Berbindung gesetzt. Der locale Ofiris=Noferhotep in dem klein= biospolitischen Romos, nördlich von dem tentyritischen gelegen, heißt in einer Inschrift 354) "die gute Schlange" (hai nofer) oder Aga= thodämon, und "die Dereh-Schlange welche aus der Lotosblume "emporsteigt". Diese Andeutung reicht hin um zu wissen, daß der in Rede stehende Osiris als die am Neujahrstage aufsteigende Sonne (auch als Kind Ahi aufgefaßt) angesehen ward, von der die Inschriften so vieles zu sagen wissen. "Osiris nimmt die Gestalt "dieses Gottes am ersten Tage seiner Geburt an", bemerkt ausstücklich der erste Kalender von Edsu unter dem Datum des Reusjahrstages 355).

Die Denkmäler, welche Herr Naville in Folge seiner Nachgrabungen auf dem alten Stadtgebiete von Batumos zu Tage gefördert hat 356), bestätigen Alles, was wir bisher über den Kultus bes Tum=Dfiris und seiner Mitgötter auf Grund anderwärts vorhandener Inschriften festzustellen vermocht haben. Tum, auch Ra-Horchuti genannt und mit den Göttern Tum von Heliopolis und Cheper zusammengestellt, erscheint als "ber große lebenbige "Gott und Kyrios von Patumos-Suffot", als "Serr bes Simmels "und Rönig ber Götter". Als fein Gegenbild tritt Ofiris auf, "ber "Berr ber Stadt bes öftlichen Einganges an ber Schlangenftätte "Bi=Dereh". Wie sonst auch auf ben Dentmälern eine "Sathor, "Herrin der Landschaft Unu (Aean beim Plinius, der arabische Theil Acapptens im Often außerhalb bes Deltagebietes), in ber Stadt "des Tum" (Batumos) als Gemablin des heroopolitischen Gottes erwähnt wird 357), so nennen auch die Funde an Ort und Stelle Dieselbe "Sathor von Aean" und geben dem Sonnenkinde beider die Bezeichnung: "Sor-Samta, der große Gott, ber in "Suffot weilt" und vergleichen ihn mit einem Horus, gubenannt Tema "ber Schläger", ber in bem Localgotte von Sebennytus Schu-Anhur wiedererscheint. Der Aprios von Batumos, die Sonne unter ihrem Ramen Tum, entwidelt somit eine Trias folgender Geftalt:

Tum-Osiris von Patumos \_\_\_ Hathor von Aean

Hor=Samta=Tema, der verjüngte Tum, womit die Besprechung des heroopolitischen Tum abgeschlossen sei.

Landschaftliche Formen des Gottes Tum=Ra als Chnum=Chnubis.

95. Der ägyptische Gottesname, von den Alten durch Chnubis. und in einer späteren Zeit auch durch Chnuphis und Kneph umschrieben, wird von einer Rahl von Gottheiten getragen, die in männlicher Gestalt mit dem Kopfe eines Widders und den ausgebreiteten Widderhörnern wo darauf abgebildet werden. Lepsius hat nachgewiesen 358), daß die erwähnten Hörner wohl zu unterscheiden seien von dem gebogenen sogenannten Amonshorne, welches ausschließlich bem Widderkopfe bes thebanischen Gottes Amon eigen Nach der oben S. 242 abgedruckten Erklärung bes gelehrten Bischofs Eusebius symbolisirte der Widderkopf mit den Bockshörnern und der Sonnenscheibe darüber die Conjunction von Sonne und Mond, d. h. den Neumond in dem Thiertreiszeichen des Wid-Wie ich im Thesaurus S. 440 es versucht habe zu begrünben, bezeichnet thatfächlich das Zeitwort xnum, von welchem ber Chnum-Rame abgeleitet ift, fo wie feine Sinnvarianten sam, tam, heter und sensen, sämmtlich mit der allgemeinen Bedeutung sich verbinden, fich vereinigen, in einer Reihe von Beispielen unter anderem auch die aftronomische Conjunction und zwar in der Mehrzahl von Fällen der Sonne und des Mondes, um den Anfang der Jahreszeiten und der Rilschwelle des ägyptischen Kalenderjahres ein= für allemal festzustellen. Ich habe S. 243 gezeigt, daß eine daselbst angezogene Inschrift sich auf die Frühlingsgleiche, im Ralender von Esne ausdrucksvoll "Fest der Geburt des Ra" genannt, bezieht, deren Feier bei dem Eintritt des sichtbaren Neusmondes unmittelbar nach der Frühlingsgleiche angesetzt ward. Eine zweite, nicht weniger bemerkenswerthe Bedeutung, welche demselben Zeitworte xnum eignet und von der Grundbedeutung "zusammensügen" ausgegangen sein muß, schließt die Borstellung des Bauens, Bildens, Formens in sich. Ein König baut (xnum) ein Sanctuazium, der Gott Chnum-Ra bildet (xnum) die Menschen und formt (mas) die Götter" <sup>359</sup>). Und gerade diese Bedeutung ist es, auf welche die zahlreichen auf den Gott Chnum bezüglichen Texte in den noch erhaltenen Heiligthümern Oberägyptens am häusigsten anspielen. Chnum tritt allenthalben in seiner vornehmsten Aufsassung als der Baumeister, Bildner auf, welcher das erste Eigebildet, die Welt erschaffen und allem Lebenden Form, Gestalt und den Odem des Daseins geschenkt hat.

Als sein heiliges Thier erscheint an seinen Kultusplätzen ein lebendiger Widder (ba, bi oder ser, sau), ausgewählt aus der übrigen Schaar seiner Brüder, in welchem sich der Gott den Blicken aller offenbarte und in dessen Körper sich die Seele (ba, bi) des himmlischen Chnum barg. Die Herrschaft Chnum's erstreckte sich vorzüglich auf die Theile Aegyptens südlich von der Thebais.

"Er hat das Sübland (Oberägypten) in Besitz genommen als "Chnum Herr der Stadt Elephantine und sein Weib ist die heilige "Göttin Sothis von Spene, welche Menhit Herrin von Latopolis "und Herrin von Lachont (Elephantine) genannt wird. — In dem "Hause von Hat-benben in Heliopolis weilend war das sein Heis "mathsort, in welchem er zum ersten Wale leuchtend aufging und "auf dessen Umkreis er sich niederließ, als ihn sein Vater daselbst "am ersten Anbeginn auswarf" (ass), so lautet eine Inschrift in ausssührlichster Korm<sup>360</sup>).

96. Unter seinem Namen Chnum verbargen sich vier Götter: Ra, Schu, Deb und Ofiris, in welchen man unschwer die Ber-

treter der vier Elemente Feuer, Luft, Erde und Wasser erkennt. Ein vierköpfiger Widder vereinigte die Vierheit jener Gottheiten in sich. Als solcher erfreute er sich in der oberägyptischen Stadt Groß-Herakleopolis und in der unterägyptischen Mendes-Thmuis (der von den Alten oft erwähnten Stadt der Böcke) eines hervorragenden Kultus. Das aussührlichste Zeugniß von der Existenz dieser Ehnum in ihren localen Auffassungen liesern uns die Tempelwände der oberägyptischen Stadt Esne (Latopolis), in welcher der widderköpfige Chnum als Vertreter des Gottes Schu galt und als Kyrios an der Spize seiner Witgötter stand. Eine der ausführlichsten Inschriften sagt von ihm aus:

"Seine Formen, siehe, find enthalten in dem viertöpfigen "Widder Scheftushat (b. i. uranfängliche Kraft), in welchem vier "Götter vereinigt find, die mit Namen genannt werden: Der Herr "von Elephantine als Widder bes Ra, ber Widder bes Schu als "Berr von Latopolis, der Widder bes Ofiris als Berr von Supfe-"lis und ber Widder des Seb in der Stadt Hir-uer. Ihre Ber-"einigung, siehe, stellt sich dar in dem herrlichen Widder Scheftu-"hat in ber Stadt Groß-Herakleopolis und in dem Boce (hi) "von Thmuis, dem Begatter in Mendes. Der Chnum=Wibber, "welcher ben Samen der Götter und Menschen ausgießt, welcher "leuchtet als Sonnenschein (suu) und als Mond strahlt, welcher "als Wind einhergeht und als Nil hervorguillt nach seinem Ge-"fallen, er hat den Himmel auf seine vier Stüten aufgehängt und "ihn durch den Luftather (Heh) geftugt. Die himmelsgöttin auf-"hängend, stellte er sich unter dieselbe als große Luftsäule (an nef "uer), angesichts beren die Stadt Latopolis (Ani) entstand. Gott "Schu, ber himmelsträger, ward seine Majestät ber wibbertöpfige "Gott geheißen, dessen Name von keinem andern übertroffen wird. "Er strahlte am Himmel als großer Lichtspender, nachdem er ihn "mit seiner herrlichen Sobe ausgebreitet hatte, webend seinen Licht= "glanz. Das ift ber widdertopfige Gott Chnum, bei beffen An"blick man lebt, welcher die Welt mit dem Glanze seines Auges "erleuchtet auf den beiden Seiten Ober- und Unterägyptens und "in dem Götterlande (Arabien). — [Sein Weib] strahlt als sein "Diadem, bei dessen Anblick man lebt. Wen hit wird sein Diadem "genannt <sup>361</sup>)."

Der Inhalt dieses hochwichtigen Textes, in welchem der Chnum von Latopolis als Kyrios einerseits, wie als Schus Glied der Enneas andererseits hoch geseiert wird, wird auch sonst durch die Inschriften und Abbildungen der Denkmäler bestätigt und erweitert. Auf der Mendesstele werden die vier Widder des Chnum aufs Reue der Reihe nach aufgesührt als:

- 1. "ber König bes Süd= und Nordlandes ber Widder Men= "bes (Bi-neb-did), ber große Gott, bas Leben bes Ra",
  - 2. "ber Wibber bas Leben bes Schu,"
  - 3. "ber Widder bas Leben bes Deb ober Geb",
  - 4. "ber Widder bas Leben bes Dfiris".

In einer Darstellung auf einer Wand des Tempels von Dendera erscheinen sie sämmtlich unter dem Namen Chnum wieder und werden nach ihrem localen Vorkommen unterschies den als

- 1. "Chnum, Herr der heiligen Stadt (Philä), der Widder das "Leben des Ra in Elephantine, der Hochgefürchtete als Besitzer "von vier Widderköpfen, der herrliche Widder des Ra",
- 2. "Chnum, Herr ber Stadt Smen (in Oberägypten, in "ber Nähe von Esne gelegen), ber herrliche Widder des Schu, ber "Herr von Latopolis",
  - 3. "Chnum, Berr von Bir-uer" (bas Folgende ift zerftort),
- 4. "Ehnum, Herr ber Stadt Pishat (im Aphrobitopolites, "bem letten Nomos Oberägyptens gelegen), der herrliche Widder "bes Osiris in der Stadt Hypselis, der König der Götter".

Mit Ausnahme bes unterägyptischen Mendes waren sämmtliche Kultusstätten bes Widder-Chnum in Oberägypten gelegen. Chnum von Elephantine und Groß-Herakleopolis, und Mendes, wie der Gott in der gleichnamigen Stadt in Unterägypten genannt wurde, erscheinen als die Vertreter des Ra, die beiden ersteren in dem südlichen, der Andere in dem nördlichen Theile des Landes.



## 1. Chnum in Oberägypten als Kyrios von Elephantine.

97. Nachdem die Tempel auf der Insel Clephantine beinahe vollständig vom Boden der Erde verschwunden sind, leisten uns nur die beschriebenen Felsblöcke in der Umgebung dieses Eilandes und der gegenüber liegenden Sothisstadt Assuan (Spenc), die Inschriften auf den Tempelwänden der heiligen Philä, die Nomoslisten und sonst vorhandene Texte gute Dienste, um die Localgestalt des widderköpfig und blaufardig dargestellten Ka oder den Gott Chnum-Ra, wie sie in der Inselstadt Elephantine, der Metropolis des ersten Nomos Oberägyptens Ta-chont oder "des Vorder-landes" verehrt ward, in ihren hauptsächlichsten Zügen dem Leser vorzusühren.

Ms Kyrios ber Stadt und bes Gaues führt ber Gott ben bäufigen Namen und Titel "Chnum-Ra, Herr von Glephantine". wobei in den späteren Epochen der ägpptischen Geschichte die älteste Bezeichnung der Insel Abu oder Ibu bisweilen durch sinnentsprechende Rebennamen wie: "bie Stadt des erften ber Romen", "bie erfte ber Städte", "bie Stadt bes erften ber Romen bes Ronigs Onnophris" b. h. bes Konigs Ofiris erfett wirb. Gine besondere Dertlichkeit auf der Insel, vielleicht, wie Brof. Dümichen vermuthet hat363), das Heiligthum, zu welchem der noch jett vorhandene Nilmesser an der südöstlichen Spite der Insel Elephantine gehörte, führte seinen Namen Debh b. i. "tühles, kaltes Waffer" nach dem aus dem Felsenthore zwischen Assuan-Spene und Elephantine eintretenden Wasser bes Niles, das zur Zeit der Ueberschwem= mung bei dem Beginn des altägyptischen Jahres, am Tage bes heliakischen Aufganges des Fis-Sternes Sothis-Sirius, gerade an biefer Stelle, unterhalb ber erften Rataratte, für Aegypten gleichsam neu geboren ward und beffen allmähliges Steigen man an bem Nilmesser von Elephantine von Boll zu Roll beobachtete. Daber die so häufigen Bezeichnungen bes Gottes als Chnum ober Chnum=Ra, bes "Berrn von Debh" 364). Ja auf den Gott felber wurde ber Waffername Debh übertragen und beghalb in ber großen Nomenliste von Edfu unter der Rubrik des Nomos von Elephantine von ihm ausgefagt: "Der Gott bes falten Baf-"fers (ber Ueberschwemmung, Debh) ift baselbst als Gott "Chnum in seiner Auffassung als bes buntgefieberten "Gottes (die Sonne gur Beit ber Sonnenwende), ber verehrt wird in dem Debh-Lande." Die oben S. 242 angeführten Bemerkungen auf Grund einer Stelle in ben Schriften bes Gufebius findet auch hierdurch eine fehr wesentliche Bestätigung.

Besondere Heiligthümer besselben Gottes befanden sich in der Elephantine gegenüberliegenden Sothis-Stadt Spene, altägyptisch Sunet, so wie auf einzelnen Felseneilanden, welche in dem Rata-

rakten-Gebiete zwischen ben Inseln Elephantine und Philä gelegen waren. Ich führe namentlich auf die der Göttin Anuqit geweihte Insel Satit, heut zu Tage Sohel, die "heilige" Insel Senmut, gegenwärtig Bigeh, und die Isis-Insel Philä selber. Daher die so häufigen Titel des Gottes, wie: "Chnum-Ra, Herr von Senmut", — "der große Gott, Herr von Elephantine", — "Chnum, Herr von Spene, der in Senmut weilt", auch in der auf Osiris bezüglichen Stelle: "Osiris, der König von Theben, Sohn des Gottes Chnum in Spene" 365).

Chnum von Elephantine, im aftronomischen Sinne die Sonne zur Zeit der Sonnenwende, nach beren Gintritt der Nil zu schwellen beginnt, ist, wie bereits angeführt, zugleich ber Regent ber südlichen Landschaften Aegyptens, wie Ptah als sein entsprechendes Gegenbild in bem nörblichen bes horusgebiets ober bes Delta aufgefaßt warb. Er ist "berKönig ber bewohnten Orte des Set-Landes" (Oberägyptens) 366). In einer Doppeldarstellung bes Tempels von Dendera bietet bem elephantinischen widdertöpfigen Chnum Die Göttin Ifis als Vertreterin bes oberägpptischen Rulturbobens goldene Saatförner bar, mahrend in bem Gegenstücke die Schwester ber Isis, Nephthys als Vertreterin des unterägyptischen Kulturlandes Diefelbe Babe bem memphitischen Ptah barreicht367). In Diefer Eigenschaft ift "Chnum-Ra ber große Gott und herr bes him-"mels, der im Lande des Südens weilt"368) und man versteht es, wenn gelegentlich wie 3. B. in Dendera von dem "Gotte Chnum-"Ra, dem Herrn von Debh und ben Göttern und Göttinen des Südlandes" die Rede ift369), im Gegensat zum memphitischen "Ptah-Tanon, dem Bater der Götter und Göttinnen des Nord-"landes" 370).

In seiner Eigenschaft als Kyrios von Elephantine und als "König der Götter im Lande Ta=ch ont (Nomos von Elephantine) empfängt Chnum=Ra alle Ehren des kosmogonischen Hegemonen und Propators der großen Enneas. Er "das herrlichste Abbild

"bes Göttlichen in Elephantine" ist "ber widderköpfige Chnum, "der Former der Menschen, der Schöpfer der Götter, der zuerst "diese Erde mit seinen Händen gebildet hat, sein eigener Ursprung, "die schöpferische Urkraft, Urheber alles dessen, was da ist, der Erzzeuger der Wesen, der Vater der Götter" 371) und, um nichts unklar zu lassen: "Gott Nun", das chaotische Urgewässer selbst Nun, der auch im kosmischen Sinne "der Nil" und "der große Nun, der Göttervater, welcher den Nil zum Steigen bringt" 373). Auch in den Heiligthümern von Spene betete man zum "Chnum, dem "Herrn von Spene, der in Senmut weilt, der Sonne Ra, der "von Ansang an war und vor welchem nichts war" 374).

In ihm als dem kosmogonischen Propator sind die Glieber der Enneas vereinigt und er ist je nach der besonderen Richtung seiner schöpferischen Kraft ebensowohl der die Lebensluft spendende Schu, als der mit sprossenden Pflanzen bedeckte Erdgott Deb, als "der Bater des Osiris", wie er oben genannt ward, und der Wasserspender Osiris. Bezeichnungen des Gottes wie "Chnum, der "Gott Schu, der im ersten der Nomen weilt" (in einer Nomenliste von Edsu, oder "Gott Deb in Elephantine, der Sohn des Schu" 375), "Osiris, der König von Theben, der Sohn des Gottes "Chnum in Spene" und "Chnum von Senmut, der König der "Götter im Vorderlande, der Aelteste der Kinder der Nut" (d. i. Osiris selbst) haben daher nichts Auffallendes.

In den griechisch=römischen Inschriften in Spene und in den benachbarten Steinbrüchen wird der Name des Localgottes von Elephantine Chnubis mit dem des thebanischen Ammon oder Hame mon zusammengestellt. Der letztere erscheint in den Texten der jüngsten Spoche in der Geschichte Aegyptens als eine Localgestalt des Isissohnes Horus, wie z. B. aus der beisolgenden Inschrift<sup>376</sup>) aus Philä erhellt: "Amon=Ra, der Kyrios von Theben, in der "heiligen Inselstadt (Abaton), der schöne Jüngling (d. h. ein Harpopurtates), der König der Götter, der gutthätige Sproß, der aus dem Brugsschafte.

Schooße der Isis hervorgeht und der älteste Sohn des Osiris". Chnum - Chnubis tritt hiermit zugleich als Repräsentant des neunten Gliedes der großen Enneas auf, um auch in diesem seine weltschöpferische Thätigkeit dis zum Abschluß derselben an das Licht zu stellen.

Chnum ift ber große Baumeifter ber Welt, wie schon sein Name es andeutet. Er bilbete auf seiner Töpferscheibe bas erfte Gi, er formte Götter und Menschen, schuf Alles, was da ist, und sein Geist, als Lufthauch und Athem gedacht, in Widdergestalt dargestellt, war verborgen in Allem, um Leben und Gebeihen zu schenken. Er ist in einer neuen Rolle, im Zusammenhange mit seiner schöpferischen, bildenden Kraft, der Baumeister der Götter und das Borbild der irdischen Architekten. Er wird in dieser Eigenschaft in einer Siebenzahl zum himmlischen Baumeister, welcher bem Bauberrn Ptah, "bem Weltschöpfer" (Ar-ta, Iri-to) zur Seite steht und den vom Gott Thot entworfenen Grundplan des Baues als Werkmeister in Ausführung bringt, denn wie die Inschriften vom Thot es melden: "auf sein Geheiß schreiben die (fieben) göttlichen Borsteher "ber Schrift, die Göttin Safchit spannt ben Baustrick (bei ber "Grundsteinlegung) aus und die Chnum-Baumeister bauen". Die Siebenzahl der Architekten, eine Berfiebenfachung bes einen Chnum, wird nicht selten in den Darstellungen als widdertöpfige Göttergesellschaft abgebildet, deren Namen der Reihe nach die folgenden sind:

- 1. Chnum : Nehep ober "ber Former",
- 2. Chnum=Chonti=tau, "ber im Lande weilt",
- 3. Chnum=Sochet=afchfepef, "ber fein Licht webt",
- 4 Chnum=Chonti=pi=anch, "ber im Sause des Lebens weilt",
- 5. Chnum-Reb-ta-anch, "Berr ber Belt bes Lebens",
- 6. Chnum=Chonti=notem=anchet, "ber an ber Stätte bes angenehmen Lebens weilt" und
- 7. Chnum= Deb, "ber herr" 377).

In vielen Beispielen aus den zahlreichen Darstellungen und Inschriften der älteren und jüngeren Spochen der ägyptischen Geschichte, welche sich auf den Kyrios des "vorderländischen" Nomos mit der Metropolis Elephantine beziehen, wird die Gestalt und der Name des Chnum mit zwei Göttinnen in Beziehung gesetzt, die gleichsam seine weiblichen Ergänzungen bilden. An erster Stelle erscheint eine Göttin, Satit genannt, an zweiter die Göttin Anugit 378).



Die Göttin der Nilschwelle, Satit=Satis. Die ägyptische Here.

98. Die zuerst erwähnte Satit, in den griechischen Insichriften als Satis aufgeführt und mit der griechischen Göttin Here zusammengestellt, zeigt sich in der Gestalt einer Göttin, auf deren Haupte sich die Südkrone befindet, aus welcher ein Hörnerspaar herauszuwachsen scheint. Sie heißt <sup>379</sup>): "Satit, die Große, "die Herrin von Elephantine". Ihre Bedeutung geht aus ihrem Namen hervor, welcher mit einer Wurzel sati im Zusammenhange steht, an die sich ursprünglich der Sinn von werfen knüpft. Man

wirft ben Pfeil oder die Lanze, d. h. man schießt, man wirft Baffer auf ben Erdboben, b. h. man fprengt benfelben, man wirft die Saatkorner auf das Keld ober man fat, was männlich ift, wirft den Samen aus ober befruchtet bas Beibliche, man wirft die Füße, um die Bewegung des Tanzes hervorzurufen, und die Sonnenstrahlen werfen ihren Glanz auf die Erbe380). Die ägyp= tischen Texte lassen es zweifellos erkennen, daß Satit, beren Name bisweilen dem der Sothis zur Seite geftellt wird381), jene Göttin ift, welche "ben Ril ausgießt" (sati Hapu), ihn zum Schwellen bringt382), und an welchen eine Inschrift die Worte richtet: "Du "tommst zu uns aus beiner Sohle zu beiner Zeit, um bas Baffer "auszugießen (sati)" 383). Die Göttin Satit ift baber bie Rilschwelle, welche nach der Sonnenwende (Chnum=Ra) eintritt, so= balb der Sirius, die Göttin Sopdit, Soptit, Sothis b. i. in ber Sonnennähe am erften Tage bes fothischen Ralenderjahres aufgeht. Beibe Göttinen, wie fo häufig eine Göttin in einer Doppelgeftalt aufgefaßt (vergl. oben S. 42 ff.), Satit und Soptit hängen innig zusammen und die eine vertritt die andere. Das sagt am deutlichsten der S. 42 ff. mitgetheilte Hymnus, in welchem die sothische Isis mit den Worten angerufen wird: "Du machst schwellen "(satit) ben Milstrom und du überschwemmst das Land in beinem "Namen als göttliches Sothis-Beftirn", und bas zeigen nicht weniger klar die beiden Gestalten der Sothis und Anugit, welche an der Decke im Bronaos des Tempels von Dendera in einer Barke stehend abgebildet sind, die lettere Wasser aus einer Kanne aus= gießend, um die eintretende Ueberschwemmung anzudeuten384). An derselben Decke ist dieser Zeitpunkt auch im astronomisch-kalendarischen Sinne dargestellt. Vor den beiden Göttinnen liegt die sothische Isistuh in ihrer Barke. Eine Beischrift nennt sie: "die Sothis-"sterngöttin, die Große, die Herrin des Jahresanfangs, - Ifis, die "Herrin bes himmels, zur Zeit aufgebend, um ein glückliches Jahr "zu eröffnen, friedlich treisend neben ihrem Bruder, dem Gotte als

"bem Orionstern (sāhu). Ihr Sohn Horus ist als die Sonne "(Rā) in Ewigteit hin" <sup>385</sup>). In der angezogenen Darstellung befindet sich das Sternbild des "Orion, der herrlichen Seele "des Osiris", unmittelbar vor der Isis-Sothiskuh, während die Horussonne bei ihrem Morgenaufgange in dem Zodiakalzeichen des Krebses (äg. des Käsers) gleichsalls ihre entsprechende Darstellung gefunden hat. Sie ist in mythologischem Sinne geschildert als "die Erscheinung der großen Lotosblume in ihrer Auffassung "als der große Jüngling (shi uer), der Sohn der Hathor" ein Harpokrates, "in dessen Gestalt sich Osiris an dem ersten Tage seiner Geburt verwandelte" <sup>386</sup>).

Die Inschriften des Tempels von Dendera, von denen ich im Thesaurus S. 96 ff. eine passende Auswahl mitgetheilt habe, sind von einer fast erdrückenden Fülle, um den Zeitpunkt der eintretenben Rilschwelle im aftronomisch = ninthologischen Sinne zu feiern, wobei die Göttin Sothis von Elephantine, eben jene Satit-Satis, eine hervorragende Rolle spielt als "die, welche schwellen macht "(sati) den Ril zu seiner Zeit bei ihrem Aufgange am Unfang des Jahres", als die "Herrin des Jahresanfangs, welche den "Nil zu seiner Zeit schwellen macht", und mit ber Gottesmutter Ifis = hathor von Tentyra, mit der Ament von Theben, der Menat von Seliopolis, der Jahresgöttin Renpit von Memphis, der Hatit (d. h. die weiße, hell leuchtende) von Groß-Apollinopolis und ähnlichen Localformen verglichen wird 387). Die An= wesenheit von Bogen und Pfeil, welchen die Göttin bisweilen in ben Sanden trägt, erklärt sich aus ber Grundbedeutung ihres Namens, d. h. die "Werferin, Schützin" 388).



Die Göttin Anuqit=Anufis. Die agpptische Seftia.

99. Ihre Darstellung zeigt sie unter der Gestalt einer Göttin, auf deren Kopse sich ein eigenthümlicher, sast torbähnlicher Aussabefindet. Ihr Name Anuqit wird nach der S. 43 übertragenen Inschrift, welche sie mit der Isis-Sothis identificirt, von dem Zeitworte anq abgeleitet, das so viel als "umsangen, umarmen" bedeutet und dadurch erklärt, daß sie das die Felder umsangende, nährende und befruchtende Wasser des Nil sei. Damit stimmt es, wenn sie in den Inschriften als Amme gelobt wird. Der regierende König nennt sich einmal 389): "Sohn des Chnum, Kind der "Satit, Säugling der Anuqit". Sin besonderes ihr geweihtes Heiligthum dieser Göttin besand sich auf der Katarakten-Insel Satit (heute Sohel), woselbst sie u. A. als "Anuqit, die Herrin "der Insel Satit, die Herrin des Himmels" verehrt ward 390). Im übrigen hieß sie neben der Göttin Satit-Sothis "die Herrin von "Elephantine", woselbst sie sich eines gemeinschaftlichen Kultus

mit dem Kyrios Chnum in den Tempeln der Inselstadt erfreute. Bon ihrer Darstellung mit einer Wasserkanne in der Hand habe ich oben bereits gesprochen.



# 2. Chnum in Mittelägypten als Harschaf ober Chnubis-Arfaphes in Groß-Herakleopolis.

Der ägyptische Herakles.

100. Bereits oben S. 22 habe ich auf eine Stelle aus dem wichtigen 17. Kapitel des sogenannten Todtenbuches der alten Aegypter ausmerksam gemacht, laut welcher der Propator Tum=Ra in der Stadt Chinensu (Groß=Herakleopolis in Mittelägypten) als erster Landeskönig seinen Thron ausgeschlasgen hatte, bevor noch die Wolkenregion zwischen Himmel und Erde vorhanden war. In der genannten Stadt wurde er als Kyrios unter den Hauptnamen Chnum, Hormach u und Tum verehrt und ihm sein heiliges Thier, der Widder, gewidmet. Die griechische Uebertragung der ägyptischen Bezeichnung der ihm ges

weihten Kultusftätte läßt ben Schluß zu, daß man in bem Ryrios Eigenschaften zu entbeden glaubte, die zu der Zusammenstellung bes localen Barichaf mit bem griechischen Beratles berechtigten 390). In dieser seiner widderköpfigen Localgestalt trug er zugleich ben Namen Barichaf, Barichafi, Barichafit ober "ber männlichen Urkraft", dessen griechische Umschreibung Arsaphes und Erklärung durch eine Nachricht bei Plutarch erhalten worden ist (f. oben S. 191). Unter biefer Benennung führen ihn in der Geftalt bes widderköpfigen Gottes Chnum die Nomosliften391) als "Har-"Schafit, herrn von Groß-herakleopolis" auf. Die Inschriften, an ihrer Spige die Stele von Reapel (f. S. 65), feiern ihn als "Gott "Chnum, ben Ronig bes Doppellandes, Gott Borchuti, Reb-"ter (Allherr), gutthätigen Widder", als "Herrn ber Götter, "Chnum=Ra, der leuchtend aufgeht und die Welt erhellt, beffen "rechtes Auge die Sonnenscheibe und beffen linkes Auge ber Mond, "bessen Beist (ba) ber Sonnenschein (bu) ist und aus bessen Rase "ber Nordwind hervortritt um Allem Leben zu spenden". nennen ihn "ben Gott, Chnum, König bes Doppellandes und Re-"genten ber Bezirke, ben Ginen, ber seines Gleichen nicht hat" 392).

In ihm vereinigen sich die "Seelen" (bau) der vier Gottheiten Ra, Schu, Deb und Osiris in Gestalt eines vierstöpfigen Widders, des Symboles der uranfänglichen, weltschöpferischen Kraft (s. oben S. 191). Er ist als Ra Sonne und Mond, als Schu der belebende Windhauch (vorzüglich des Nordwindes), als Osiris das hervordrechende Wasser der Ueberschwemmung des Niles, mit einem Worte: er ist Tum Ra in seiner Sigenschaft als Hegemon und Propator der großen Enneas, über dessen thebanische Form, den Gott Amon Ra, der Hymnus von Hibis aussagt, er sei nach Herafleopolis gekommen und habe dort die Gestalt des Gottes Harschaft angenommen.

Die Kenntniß gewisser Theile bes Arsaphes-Tempels von Herakleopolis banken wir ben Inschriften auf ber schwarzen Granit-

statue eines vornehmen Beamten aus ber sattischen Epoche393). Es geht daraus hervor, daß mit demselben ein besonderes Seiligthum der Naheb-ka-Schlange verbunden war, der zu Ehren am 1. Tybi (dem jul. 17. November) ein großes Fest gefeiert wurde, welches mit dem ältesten Bauernjahre in Berbindung ftand und neun Tage nach dem Feste Chebs-ta ober "bes Hackens des Erbbobens" (ben 22. Choiaf = 8. Nov.) veranstaltet wurde, um die beginnende Kelbarbeit nach bem Zurucktreten bes Ueberschwemmungsmaffers zu segnen394). In gleicher Weise werden wir von der wirklichen Eri= stenz zweier Laugenfalz-Seen unterrichtet395), welche im Todtenbuche (Rap. 17, 17) als Reinigungsbaffins aufgeführt werden und mit bem Tobtenfultus in engster Beziehung standen. Wir erfahren außerbem, daß sich in "ber Sargkammer" bas vermeintliche Grab bes Gottes Tum und an einer auch sonst häufig genannten Dertlichfeit Narobef, bem Serapeum in Berakleopolis, bas Grab bes localen Ofiris, "bes Königs Onnophris", befand. Wir werben über das Borhandensein zweier Weingarten belehrt, aus welchen bie Bacchusgabe für "ben Gott Suneb, ben Wibber, bas Leben" gewonnen wurde und erhalten die Nachricht, daß beim Beginn bes Frühlings am 5. Tage Pharmuti (= 19. Februar) ein mehrtägiger Beriplus der Göttin Bast=Bubastis "an ihrem schönen Keste" statt fand.

Das Fest "des Hackens des Erbbodens", von dem vorher die Rede war, ist alten Datums und erscheint bereits im Todtenbuche im Zusammenhang mit gewissen Vorstellungen über das Dasein nach dem Tode. Im ersten Kapitel, Kol. 10, werden dem Gotte Thot, "dem Könige der immer währenden Zeit", die Worte in den Mund gelegt: "Ich ergreise die Hacke (xebsit) an dem Tage des "Erdhackens in der Stadt Groß-Herakleopolis", wie sie nach der besten Redaction lauten. Ein anderes Fest astronomischer Natur ward in derselben Stadt unter der Bezeichnung des "Aushängens des Himmels" (āx-pit) begangen. Die Kalender der griechsich-

römischen Periode sehen seine Feier auf den ersten Tag des Wonats Phamenoth, dem in der sothischen Jahressorm der jul. 16.
Ianuar, in der alexandrinischen der 25. Februar oder der Tag des
Frühlingsansangs entspricht. Das Fest muß uralten Ursprungs
gewesen sein und aus einer Zeit herrühren, in welcher das Wintersolstitium, die Geburt der Jahressonne auf den 16. Januar siel, annähernd um den Ansang des vierten Jahrtausends vor Ehr. Dem
memphitischen Gotte Ptah und dem heraksevolitischen ChnumHarschaf wurden in ihren Städten und anderwärts in Ober- und
Unterägypten besondere Feste geseiert, zur Erinnerung an die Aufrichtung des Himmels, nachdem Ra den Entschluß gesaßt hatte, nicht länger auf Erden zu weilen, sondern sich himmelwärts zu begeben, und
Sonne und Wond zu leuchten begannen. Ueber den darauf bezüglichen Wythus habe ich oben S. 223 das Nöthige gesagt.

101. Als die Gemahlin des Chnum von Herakleopolis ober Arfaphes bezeichnen die Inschriften eine Sathor=Isis, welche bie Localnamen Ad, Adit (adt) "die Berwundende", At (At) b. h. "die Sehre, Große" ober Mer-fechnut, "welche die Um-"armung liebt", trug und zu den fieben großen Sathorformen gehörte306). Auf gleicher Stufe mit ber kosmogonischen Nit stehend ist sie "die Ruh des Urgewässers Mehit-ueret, die, während sie "bas Gewässer Nun burchzog, ihren Sohn Horus zwischen ihren "Börnern schütte", und die "große Sathor, die Rönigin (hagit) "von Herakleopolis," als Isis "die Göttin Anit (sic) in Herakleo-"polis, welche ihrem Bruder Rahotep (b. i. Ofiris) mit ihren "Kittigen beschützt"397). Als Hathor heißt sie in demselben Texte, welchem ich die vorangehenden Stellen entlehnt habe, "die Göttin "At, insofern fie in Geftalt einer Rate Die Schlange Apophis ver-"wundet", was eine andere gleichlautende Inschrift398) mit den Worten wiedergiebt: "Die Göttin Abit, insofern fie in ihrer Gestalt als "junge [Rate] die Schlange Apophis schlägt". In den äg. Bildwerken mythologischer Natur zeigen sich häufig Darstellungen einer

mit einem Messer bewassneten Katze, welche gegen eine aus ihren Wunsen blutende, buntgesleckte Schlange kämpst<sup>899</sup>). In einem Grabe zu Durna, welches der thebanischen Dame Nubsemschasit angehörte, kopirte ich im Jahre 1853 das beschriebene Bild sammt den zugehörigen Inschriften. Die Katze heißt darin: "Die Katze, in welche "sich Gott Ra verwandelt hat". Die "Schlange Apophis (āpp), der Gegner des Ra." Auch das Todtenbuch weiß von dem Kampse der Sonnenkatze oder des verwandelten Ra mit seinem Feinde zu erzählen. Im 17. Kapitel 400) wird Gott Tum also redend eingessührt: "Ich din ein großer Kater, neben welchem sich der Aschden "Baum in (der Himmelszone) On ausbreitet, in jener Nacht des "Kampses und der Hut der Feinde und an jenem Tage, an welchem "die Gegner des Allherrn (Ned-ert'er) vernichtet wurden."

"Was bedeutet dies?"

"Jener große Kater ist Ra selber. Er wurde der Kater "(mau) genannt nach dem Ausspruch des Gottes Sa (Form des "Thot) über ihn: ""Wem gleicht (mau) er?"" Wegen dessen, "was er gethan, verwandelte er sich in einen Kater."

Die Göttin Hathor-At, wie man sieht, hat in Herakleopolis dieselbe Rolle als weiblicher Ra übernommen und als Kate den Gegner des Lichtes, die Schlange Apophis, die Finsterniß im Kampse mit dem Lichte, tödtlich verwundet. Sie ist zur Katensgöttin Bast geworden, deren Fest und Periplus, wie oben angesührt, am 5. Tage des Monats Phamenoth geseiert wurde, in einer Epoche, in welcher die Macht der winterlichen Finsterniß gebrochen erscheint und die Frühlingssonne ihren Triumph über dieselbe seiert. In einem Grade war die Darstellung des Katenkampses gegen die Apophisschlange ganz an ihrem Plate, denn sie symbolisierte den Triumph der Dahingeschiedenen in ihrer Verklärung aus der Nacht des Todes.

Zum Schluß sei noch bemerkt, daß im Hymnus von Hibis ber wandernde thebanische Amon mit den auf Arsaphes bezügs

lichen Worten angerusen wird: "Du zogst durch das Land nach "Groß-Herakleopolis und gelangtest dort nach der Metropolis des "herakleopolitischen Nomos. Dein Abbild ist dort als Gott Har"schaf und dein herrlicher Widder in derselben Metropolis vereint "mit Zehntausenden und Tausenden. Die Götter, sie gingen aus "dir hervor. Dein Auswurf ward zu Schu und dein Ausguß zu "Tafnut, so daß du die Enneas schusest als Ansang des Werdens. "Du bist der Herr der Zwillingspaare der beiden Löwengottheiten. "Du richtest die Leiber der Enneaden her und vertheiltest das Land, "welches ihre Vertreter besitzt. Sie seiern dir Feste in ihren Tempeln."

3. Chnum in Unterägypten als Bi=neb=bib ober Bi=n=bib- Menbes,

bon ben Griechen Menbes genannt.

(Darftellung biefelbe wie auf S. 803.)

102. Dieselbe Geltung, deren sich der widderköpfige Chnum-Ra unter seinem Namen Harschaf in Mittelägypten erfreute, wurde in Unterägypten auf den göttlichen Chnum-Ra übertragen, welcher daselbst die Localbezeichnung des Bi=neb=did "Widder" oder "Seele von Did" (Name der Stadt Busiris), griech. Mendes umschrieden, führte. Ueber die Gleichheit beider kann kein Zweisel bestehen. In dem Bulager-Paphrus vom Labyrinth<sup>401</sup>) heißt derselbe widderköpfige Gott Ra-Harschaf-Binebbid d. h. Helios Arsaphes-Mendes und seine Darstellung wird einmal von den Worten begleitet: "Mendes, der Widder (oder Geist) das Leben "des Ra, der urmännliche (uer-sasit) der Bezirke des Horus-Landes" d. h. Unterägyptens. Sein heiliges Thier ist der Widder des Chnum, über dessen Hornern sich die Uräusschlange erhebt, und sein Name, wie bemerkt, Binebdid-Mendes.

In den Darstellungen der Nomengottheiten erscheint Kurios der Doppelstadt Mendes-Thuuis, der Metropolis des 16. Nomos Unterägyptens, in widderföpfiger Geftalt mit der Sonnenicheibe403) ober ber Rrone bes Chnum über feinen Hörnern 404). Allenthalben wird er Menbes genannt, mit und ohne ben Zusat: "Herr ber Stadt Mendes" (Pi-Bi-neb-Did) ober "Herr "ber Stadt Thmuis", beren Namen aus ihrer äg. Bezeichnung Thabiu "Wohnung der Widder" hervorgegangen ift. In den Inschriften, welche fich auf biefen Menbes beziehen, beißt der Gott: "Mendes, der große Gott das Leben des Ra, ber fich begattende "auf den jungen Weibern (sati hri nofertu 405). — "Prinzip "(hat) ber Mannlichkeit ber Götter und Menschen" (f. S. 192). — "Der König von Ober- und Unterägnpten, der Widder, das Leben "des Ra" (bas vitale geistige Prinzip des Ra" (s. oben S. 193). - "Der Widder, der befruchtende Gatte (ka), der heilige Phallus, "welcher die Minne erzeugt". - "Der Bidder der Widder, bessen "Gaben der überschwemmte Erdboden trägt" 406). — "Die Widder-"seele, das Leben des Ra, der sich mit seinem Zwillingspaare (Schu und Tafnut) in Thmuis vereinigt" 407) - "Menbes, ber ngroße Gott, das Leben des Ra, der fich Begattende auf den "jungen Weibern, der einzige Gott, reich an männlicher Kraft "(user-safit) für Götter und Menschen, welcher aufgeht an der Licht= "sphäre mit vier Röpfen, der Himmel und Erde durch seine Strahlen "erleuchtet (als Ra), der als Nil kommt (als Dfiris), der die Erde "(Deb) nährt (wörtlicher: belebt), der Lufthauch (Schu) für alle "Menschen". — "Der lebende Widder, die Urmannlichkeit, der Erste "ber Götter" 408). -- "Menbes, ber große Gott, bas Leben bes "Ra, ber befruchtende Widder auf den Weibern, Berr des himmels "und Rönig ber Götter" 409).

In seiner Ursorm eine locale Gestalt des Ra vereinigt auch er in sich die vier elementaren Glieder der großen Enneas und erscheint als "der Widder, das Leben des Ra, der Widder, das

"Leben des Schu, der Widder, das Leben des Deb, der Widder, "das Leben des Osiris" <sup>410</sup>). In dieser Auffassung zeigt er sich in dem Hymnus von Hibis <sup>411</sup>), in welchem der thebanische Amon »Ra als Kyrios und Hegemon der Enneas mit den Worten angerusen wird: "Dein (Chnum») Widder weilt in Mendes, vereinigt als "Biergott in Thmuis. Es ist der Phallus der Herr der Götter. "Es freut sich der Stier (d. i. der Gatte) seiner Mutter (Ka-mutef) "an der Kuh (ahet, der Mutter) und der Mann befruchtet durch "seinen Samen".

103. In den letten Theilen dieser Inschrift ist eine Anspielung auf die Landesgöttin des mendesischen Nomos enthalten, welche den Namen Hatmehit (Hat-mehit) führte und durch das Fischzeichen 🦳 des genannten Nomos auf ihrem Haupte äußerlich von anderen Göttinnen unterschieden wurde. Sie ist die Mutter und Gattin bes Menbes und jene Ruh bas große Urwasser in seiner weiblichen Auffassung (f. S. 113, 129 — 137), welche ihren Sohn Ra gebar, um von ihm selber befruchtet zu werden. In einem Texte, den ich seinerzeit in Hermonthis abgeschrieben habe, hieß sie "Satmehit in ber Menbesftadt, die Mutter bes Menbes" 412). In ber mendefischen Inschrift wird fie aufgeführt als "hatmehit, "die gute (ta-nofert, auch mit dem Nebenfinn von junges Beib)413), "die Große in Mendes" und als "Hatmehit, die Starke (usert) "in Mendes, die Gemahlin des Gottes in Thmuis, das Auge der "Sonne, die Herrin bes himmels und die Königin aller Götter" 414)

104. Als das Kind beider, als den wiedergeborenen Mendes, lassen die Denkmäler eine junge Horusgestalt erkennen, einen Horspechrud = Harpokrates, welcher auf der Mendesstelle<sup>4,15</sup>) benannt und betitelt erscheint als: "Horus das Kind, der große Gott in Mendes, auf seinem Thron in Mendes, dem die ganze Erde übergeben wors den ist".

Da in ber Geftalt des Mendes mit den übrigen Gliedern ber

Enneas zugleich Ofiris verborgen ift, fo kann es nicht Bunber nehmen, wenn in der ptolemäischerömischen Spoche, in welcher der Ofiriskultus eine so hervorragende Stellung einnahm, der mendesische Gott hauptfächlich unter seiner Ofirisform in den Inschriften angerufen wird. "Die Stadt Thmuis trägt beinen Widder, du bist "als Mendes in Mendes, als ber befruchtende Gott (ka) auf ben "jungen Beibern", beißt es mit Bezug auf Ofiris in einem Nomentegte416), und in einem andern417) wird berselbe Gott mit ben Worten angerusen: "Bist du nicht in Mendes in dem Tempel der "Enneas, woselbst sich beine Majestät an der Arbeit der Weiber "erfreut?" Auf die Osiris Bidderform spielen die an den Gott gerichteten Worte an: "Es verjüngt sich bein Doppelganger (ka) "als Widder" 418). Man wird es auch verstehen, wenn in dem Serapeum von Mendes als Ofiris-Reliquie neben der Wirbelfäule bes Rückens der auf dem Gebiete des mendesischen Romos gefundene Bhallus des Gottes aufbewahrt wurde 419).

Sobald Mendes als Osiris aufgefaßt wurde, wobei der Name Fentes anch d. h. "dessen Rase das Leben ist", ihm eignet, empfing die Localgöttin Hatmehit die Rolle der Göttin Isis. Sie wurde zu einer "Hatmehit, der Königin und Herrin von Mendes, welche "nach ihrem Bruder auf dem Gewässer (nu) sucht". Desgleichen ging der mendesische Harpotrates in den Osirissohn auf, in einen "Horus, das Kind (Horpexrud) in Mendes, den wiederausseben "den Osiris, hervortretend in seiner Widdergestalt, wenn er in "Thmuis erschienen ist"<sup>420</sup>). Zum Schlusse will ich die Bemerkung nicht vorenthalten, daß der in Mendes verehrte Widder unter der Bezeichnung "Ngeb, der große, der lebende Widder in Mendes" einmal ausgeführt wird<sup>421</sup>).

## Die Weltmutter.



Die Landeskönigin Sathurit-Hathur, Athyri-Hathor. Die ägyptische Aphrodite.

"Die Mutter ihres Baters und die Tochter ihres Sohnes."

105. An den verschiedensten Stellen in den vorangehenden Abtheilungen dieses Buches habe ich auf die kosmogonische Bedeustung dieser Göttin ausmerksam gemacht, welche den aus sich heraus gebärenden Urstoff der Welt darstellt. Als die Mutter des Lichtes, mit dem sie sich vermählte, leitete sie den ersten Act der Entstehung der Welt ein: sie schenkte den beiden Lichtkindern Schu und Tafnut das Leben. Diese Lehre war heliopolitischen Ursprungs, wie ich oft erwähnt habe. In der alten Sonnenstadt On führte sie neben dem Hathors Namen die locale Benennung Jusäs, die wörtlich übertragen etwa: "Sie kam an, sie war groß", lauten könnte. Aber nicht sie, sondern der Propator und Hegemon der Enneas Tum galt als Kyrios von

Heliopolis. An andern Pläten Aegyptens, vor allem in den nach ihrem Namen als Hathorstädte (im Griechischen durch Aphrodistopolis wiedergegeben) bezeichneten Orten, trat sie als Kyria an die Spite der localen Enneaden. Bereits in den Zeiten der vierten Ohnastie wurde ihr "im Lande des Gottes Tum", wie die Umsgegend des Tempels von Tenthra genannt ward, ein großes Heiligsthum als der Königin des Landes geweiht, der mehreremale zersstörte und wiederausgebaute Tempel von Tenthra. Hier war es, wo ihr eine neue Heimat erstand, ein "stellvertretendes zweites "OnsHeiopolis"<sup>122</sup>), wie es die Inschristen ausdrücklich benennen. Der alte Name Jusas blieb ihr, er wurde dem der tenthritischen Hathor zur Seite gestellt. "Iusas, wie die Göttin Hathor von "Tenthra heißt", ist eine häusig wiederkehrende Formel der altägypstischen Texte.

Die fast zahllose Menge von Abbildungen und Inschriften, welche Wände und Säulen des Hathortempels von Tenthra, aus den Zeiten der griechischen und ersten römischen Beherrscher Acgyptens dis zum Dache hinauf bedecken, bildet eine unerschöpfliche Quelle zur Erkenntniß der kosmischen und kosmogonischen Bedeutung der Göttin, die man mit Recht als die Mutter Natur auffassen darf.

Ihr ägyptischer Name Hathor, von den Griechen stets durch Aphrodite übertragen, kann ganz wörtlich nur "Haus, Wohnung "des Horus" wiedergegeben werden. In der Uebersetzung eines griechischen Schriftstellers "das kosmische Haus des Horus" ist berreits seine richtige Erklärung gesunden 423). Die Göttin ist in der ägyptischen Kosmogonie die Urmaterie, oft unter dem Bilde einer Kuh dargestellt, welche zuerst das Licht gebar; die kosmische Hathor die ewig gebärende, ernährende und erhaltende Natur, welche das Licht und die Erscheinungen der Dinge — als Horus gedacht — in periodischem Wechsel zwischen dem Entstehen und dem Vergehen erneuert und demselben ein frisches Leben, ein frisches Gedeihen schenkt.

Brugich, Mythologie.

In den bildichen Darstellungen erscheint sie in ihrer vornehmssten Gestalt als eine reich geschmückte, schöne Göttin, auf deren Haupte eine Sonnenscheibe zwischen einem Kuhhörnerpaar ruht. Dies Emblem sollte an den ersten Act der Weltschöpfung erinnern, als das Lichtfind aus den Urwassern emporstieg und seinen Platzwischen den Hörnern der Kuh Mehitsueret einnahm<sup>424</sup>). Das Gessicht der Göttin ist blau, bisweilen auch grün ausgemalt, blau um offenbar die Farbe des Wassers in das Gedächtniß zurückszurufen.

In ihren Sanden trägt fie ben grunfarbigen Blumenftengel 🥈 und das Zeichen 🕂 mit der Aussprache Anch (ānχ für Auf= gehen, Entstehen und Leben). Das erstere, ber bekannte Scepter der Göttinnen, dient in der Hieroglyphik auch als spllabarisches Schriftzeichen, welches ut lautet und die Grundbedeutungen eines Berbalftammes in fich schließt: "grün, frisch fein" und "ent-"fenden, überliefern, fpenden" 425). Die beiden Abzeichen, welche sämmtliche Göttinnen nach der Hathor auszeichnet, enthalten die Bedeutung von ut anx d. i. "Leben, neues Dasein Die Inschriften liefern zu dieser Auffassung die besten Beiträge. Beispielshalber verweise ich auf einen Text im Tempel von Edfu, in welchem eine Göttin als (memphitische) "Sochit "von geftern" und (butifche) "Utit=Buto von heute" mit ben Worten angerufen wird: "Beschütze den regierenden König durch "diesen Spender [ (ut) des Lebens [ (anx) in beinen Händen "entsprechend dem Wortlaute beines Namens als Utit-Buto" (d. h. Spendende). Aehnlich heißt sie in einer Nomeninschrift: "die tentgritische Sathor, die Göttin Utit, die Spenderin (ut) des "Lebens (an x) an den Anubis durch ihre Milch" 426).

Das der Sathor geheiligte Thier ift die Ruh, das lebendigste Symbol des Gebärens und Ernährens, und die Göttin erscheint deghalb selber nicht selten mit einem Auhkopfe (tep-ahit) an

Stelle bes menschlichen Hauptes. In dieser Gestalt ist sie die Hathor Tepisahit "die Kuhköpfige", unter welchem Namen sie in der nach ihrem Bilde bezeichneten Hathorstadt Tepiahit (von den Kopten Petpieh, von den Arabern Atsih genannt), der grieschischen Aphroditopolis, der Metropolis des letzten oberägyptischen Nomos, als eponyme Landesgottheit verehrt wurde.

Die kosmogonische Sathor, das Urbild aller Göttinnen, nach ben oben S. 117 ff. mitgetheilten Inschriften als Urmaterie unter bem Bilde einer Ruh dargestellt, ift die erste und älteste aller Gottheiten, die uranfängliche Mutter, Gemahlin und Tochter des Licht= gottes Ra, "die Mutter ihres Baters und die Tochter "ihres Sohnes", welcher "ber Batte feiner Mutter" in ber mustischen Sprache der Denkmäler genannt wird (f. S. 95). Sie ist "bie Leuchtende (xut) am Himmel, die Starke (usert) auf "Erben, die große Königin (hagit), die Bielgefürchtete, in ber "Unterwelt", fie ift "bie Königin im himmel, auf Erden und in der "Tiefe", sie ist in der Götterschaar der großen Enneas ebensowohl Tafnut als Nut, Isis und Rephthys unter allen ihren localen Formen und Namen, mit andern Worten: sie vereinigt alle diesen Göttinnen zugeschriebenen Eigenschaften in sich. Im Guben heißt sie Nechbit die Herrin von Gileithpiaspolis, im Norden Utit-Buto die Herrin der Stadt Butus, im Often strahlt fie leuchtend als Basit ober Bast, die Herrin von Bubastus und im Westen wird fie als Nit-Reith in ben Tempeln von Sais angerufen427). Neben dem Kyrios erscheint sie als göttliche Gemahlin desselben in den verschiedenen Beiligthümern des Landes, und die Localgöttinnen, unter welchem Namen sie auch immer angerufen wurden, werden auf fie zurückgeführt.

Das nachstehende Berzeichniß, welches die Localnamen der Göttin in den Metropolen der einzelnen Nomen Ober- und Unterägyptens aufzählt, giebt einen kurzen Auszug derselben, auf Grund der Gaulisten und sonstiger Denkmälernachrichten. Die so-

Digitized by Google

genannten "großen Hathoren" habe ich darin durch fettere Schrift hervorgehoben.

## Hathor

in ben Metropolen Ober= und Unterägnptens.

### I. 3m Sublande oder Oberagnpten.

(Reich des Gottes Suti.)

- 1. Satit (Sothis)=Anuqit in Clephantine. Ta-sonit=noferit in Ombos.
- 2. Sathor=Bahubtit in Groß=Apollinopolis. Rit=Nebuut=Menhit in Latopolis.
- 3. Mut-Nechbit, die Schwester des Schu (d. i. Tafnut), in Gileithpiaspolis.

Rat=tau=Tannit in Hermonthis.

4. Sathor=Mut=Ument, die Ruh, die Große, Mutter des Ra in Theben.

Baqit in Rlein-Apollinopolis.

- 5. Isis=Anit die Große, die Mutter bes Gottes in Roptus.
- 6. Sathor, die Tochter des Weltschöpfers (Ptah) iu Tentyra.
- 7. Sathor = Nephthys = Cherfefit = Safchit in Rlein = Dios = polis.
- 8. Mehit=Tafnut-Chut=Menchit in Thinis.
- 9. Isis=Chontabotit=Apersit in Banopolis.
- 10. Haqit=Cherfekit=Anath (Anarthis) in Aphroditopolis.
- 11. Nit=Utit=(Buto)=Sochit=Chontabotit in Hypselis.
- 12. Matit=Isis in Hierakonpolis.
- 13. Hathor=Mut=Safchit in Lykopolis.
- 14. Hathor=Sochit=Mat in Rufä.
- 15. Nohemauit-Safchit-Mehitueret in Hermopolis.
- 16. Haqit=Afchit in Ibiu.

Sathor=Bachit in Speos Artemidos.

- 17. Sattit-Anupit in Rynopolis.
- 18. Utit=(Buto)=Dibit in Alabaftronpolis.
- 19. Hathor in Dryrinchus.
- 20. Sathor= At=(at) = Anat= Mersechnit= Mehitueret in Groß= Berafleopolis.

Renpit in Krofobilopolis.

- 21. Cherfefit in Ptolemais.
- 22. Isis Sathor-Tepiahit in Aphroditopolis.

### II. Im Aordlande oder Anteragnpten.

(Reich bes Gottes Sorus.)

- 1. Sathor=Baft=Sochit=Renpit in Memphis.
- 2. Sathor=Rebuarechit in Letopolis.
- 3. Sathor in Momemphis, Ryria.
- 4. Ifis Ufert Sagit in Brofopis.
- 5. Nit-Reith in Saïs.
- 6. Ueret=Uposet in Xoïs.
- 7. Isis in Kanobus. Utit (Buto) in Butus.
- 8. Hathor=Tafnut in Patumos.
- 9. Isis=Tatet in Bufiris.
- 10. Chut in Athribis.
- 11. (fehlt gewöhnlich in den Liften) in Lycopolis.
- 12. Tatet=Tafnut=Sochit=Nesrit in Sebennytus.
- 13. Sathor=Jufafit=Menat=Repit in Heliopolis.
- 14. Chontiabotit=Apit in Sele (?).
- 15. Nohemauit=Tafnut=Isis in Hermopolis.
- 16. Satmehit in Mendes.
- 17. Mut=Tafnut=Chontabotit in Diospolis.
- 18. Baft=Tafnut in Bubaftus.
- 19. Sathor=Ssis=Utit (Buto) in Am (Tanis?).
- 20. Chensit=Bast=Sochit im Nomos Arabia.

Eine Auswahl der localen Sathoren in diesem Berzeichniß, gewöhnlich in der Siebenzahl\*), erscheint bisweilen auf den Denkmälern 428), um ihrem tenthrischen Urbilde eine besondere Huldigung burch das Schlagen des Tamburins darzubringen, denn die himmlische Urmutter liebt den Ausdruck der Freude durch Dausit, Gefang, Tang und berauschen Bein 129). Sathor von Tentyra ift eine schöne, aute und heitere Böttin, aus deren Schoof die wohlgeordnete Welt in größter Vollkommenheit hervorgegangen ist, welche die Harmonic der kosmischen Erscheinungen darin stetig erhält, als Mutter Natur ihr Kind - ben Horus im kosmischen Sause - mit ihrer Milch fäugt und mit ihren Sänden pflegt und das Absterbende zu neuem Leben wiedererweckt. Astronomisch aufgefaßt ist sie der leuchtende Sirius oder Isis-Sothisstern, "die zweite Sonne" am himmel, beffen Aufgang in ber Sonnennahe am jul. 19. ober 20. Juli, dem Beginn des ägyptischen Kalenderjahres, den Eintritt der Rilschwelle und damit die periodische Wiederkehr und das Rusammentreffen der himmlischen und irdischen Phänomena anzeigte. Der Mythos malte diesen Gebanken mit allen Farben ber lebendigften Phantasie aus. Hathor als Sothisstern, Ra als Sonne gedacht und beide am Neujahrstage in unmittelbarer Rähe eine Stunde · vor Tagesanbruch am Horizonte emporsteigend, rufen in der bilderreichen Sprache ber Denkmäler die mannigfaltigften Gleichniffe ber-Die strahlende Morgensonne wird zu einem Löwen, die Sothis au seiner Tochter, er Hor=aboti "der Horus des Oftens", fie Chontabotit "die östliche" genannt. Beide erfassen sich und vereinigen sich am Neujahrstage mit einander. Der Gott steigt in seiner Sonnenbarke zur Lichtsphäre empor, sie nimmt den Vorder= plat im Schiffe wie eine Vilotin ein und erscheint als Diadem

<sup>\*)</sup> Die Siebenzahl wird bestimmt bezeugt durch eine besondere Angabe in dem großen Festsalender von Ebsu, woselbst unter dem 21. Mechir oder dem jul. 6. Januar ein neuntägiger Periplus der Hathor nach dem Orte Pach (Speos Artemidos der Alten), dem Gotteshause der sieben Hathor, verzeichnet steht 430).

(mehnit) an seiner Stirn. Ra ist der Sonnengott, sie eine Rait oder weibliche Sonne und wiederum ift sie die Tochter des Ra, die erste "seiner Töchter". Andrerseits erscheint die Sothis als das rechte Auge ihres Baters Ra, das neben seinem linken ober der Sonne ihren Blat einnimmt. Sie wird von ihrer Mutter, der Himmelsgöttin Rut, als schwarzes ober schwarz-rothes weibliches Rind geboren und empfängt den Namen der letten Stunde des Tages: Chnum-anchit431). "Sie leuchtet als Rubit wie Gold "(nub) und erfüllt himmel und Erbe mit ihren Wohlthaten "432). Sie ist eine Königin und Herrscherin der Tiefe der Unterwelt, eine Ament, wie sie am häufigsten in Theben genannt wurde, auf deren fosmogonische Bedeutung im Sinne bes alles gebärenden Urwaffers ich wiederholt hingewiesen habe (S. 122, 127, 168). Sie erweckt das Todte zu neuem Leben und aus ihrem dunklen Schooke steigt es zur Sonnensphäre wieber empor.

In dem mit dem Todtenkult in engstem Zusammenhang stehenschenden ptolemäischen kleinen Tempel von Der-el-Medineh, Pase-mis der Alten, auf der westlichen Seite der Stadt Theben, wird die Göttin Hathor als die Königin des Westlandes oder, was im Aegyptischen damit gleichbedeutend ist, des Todtenreiches der Unter-welt in folgenden Ausdrücken gepriesen:

"Schön ist bein Anblick, du goldene Göttin Rubit, Königin "der Göttinnen. Du zeigst die Welt in Gestalt deiner Bollkommen"heiten. Hoch stehst du da im Süden als Herrin von Fak (Gi"leithyiaspolis) und leuchtest für den Westen als Herrin von Sars.
"Du offenbarst dich geseiert als Hathor, die Große, die Geliebte "des Ra, in sieben Gestalten."

"Schön ist dein Anblick, du goldene Göttin Rubit, Königin "ber Göttinnen, Hathor, du Große, Königin des Westsandes. Es "kommt zu dir Gott Thot, um dein Angesicht zu schauen. Sein "Lobgesang ist nach dem Wunsche deines Herzens und deine Person "ist von seiner Rede erbaut.

"Hathor: Nebithotpit (von Heliopolis), du einzige Königin, "Auge des Ra im Westlande von Theben, glanzvolle (xut) am "Himmel, Starke (usert) auf Erden, große Fürstin (haqit) in "der Unterwelt, in deren Namen das Süd- und Nordland wohl "versehen ist und die Tempel wie die Sonne dauernd bestehen."

"Schön ist bein Anblick, Göttin Tumit, Herrin des Doppels-"landes, Herrin des rothen Schleiers, welche die helle Farbe liebt. "lebergeben ist (ut) dir das Doppelland, du leuchtest in der Stadt "Tep (Buto) und strahlst für den Osten als Herrin von Bubastus. "Du hast in Besitz genommen deinen Thron im schönen Westlande "und du spendest dem großen Gotte den Nordwind."

Die vier hervorragenden landschaftlichen Gestalten der großen Hathor, deren ich bereits oben gedachte, treten aus dem Wortzrahmen der übertragenen Inschriften hervor. Wir unterziehen sie der Reihe nach einer besonderen Betrachtung.

### 1. Hathor als Gebieterin im Guben.



Nechbit von Eileithyiaspolis. Die ägyptische Eileithyia-Juno-Lucina.

106. In der vorstehenden Abbildung, welche sich auf den Denkmälern häusig wiederholt<sup>433</sup>), erscheint als Hauptsigur der mit der Doppelkrone des Südens und Nordens geschmückte Pharao, an welchem zwei Göttinnen den Krönungsact vollzogen haben. Die Eine, die vor dem Herrscher stehende, trägt die weiße Krone Cbes Südens mit zwei Federn daran, die andere, hinter demselben ausgestellte, die rothe V des Nordens. Die erstere ist Nechbit, die im Süden regierende Hathor, die letztere Utit=Buto, die in Norden gebietende ägyptische Aphrodite=Leto.

Der Name der Südgöttin ist von dem ihrer auch als "Süd"platy" bezeichneten Stadt Necheb abgeleitet<sup>134</sup>), deren griechische Uebersetzung als Kultusstätte der äg. Eileithyia die von den Alten beliebte Auffassung der eponymen Göttin Nechbit klar legt. Den Ursprung des Stadtnamens lieserte die Pflanze Nechbit oder Nechbi<sup>435</sup>) für eine Art von Lotuslisse, dieselbe, aus welcher das Sonnenkind am Neujahrstage über den Wassern emporstieg. Es ist dieselbe Blume, an der Spitze eines Stengels sitzend, welche die sübliche Gegend, im engeren Sinne des Wortes Oberägypten, symbolisirte und die in Büschelgestalt häusig wiedererscheint 436), um in gleicher Weise die sübliche Weltgegend anzudeuten. Die Pflanze ist daher unzertrennlich von der Hathor-Nechbit, der Königin und Gebieterin im Süden.

Die Kultusstätte der Göttin befand sich in der Metropolis Necheb des dritten oberäg. Nomos auf der rechten Seite des Stromes in der Nähe der heutigen Oertlichkeit Elfab (wohl aus dem äg. Enchab entstanden). In der Stadt oder in deren Umgebung lagen außerdem einige Pläte mit Tempelanlagen, wie Nechen und Fak, in denen die Göttin in besonderer Auffassung gleichfalls verehrt wurde 437). In Nechen wurde sie unter dem Namen einer Hatit (Hat'it) d. i. "Weißen", wohl mit Rücksicht auf die weiße Krone, in Fak dagegen als Fakit, d. h. "die Fakitin", oder als weiblicher Geier unter den verschiesdenen Bezeichnungen desselben wie: Mut, Neraut, Schetat, Huerit (Huerit), Tumit, angerusen und zugleich Aua (äu-ä) d. i. "die Flügelausspannende" getaust<sup>438</sup>). Den zuletzt aufgeführten Namen führte sie auf Grund ihrer Darstellung als ein weiblicher Geier, der mit seinen ausgespannten Flügeln Götter und Könige behütet.



Weier der Sud-Böttin Rechbit: Aua.

Eusebius 439) erwähnt es insbesondere, daß die Bilder der äg. Eileithyia die Gestalt eines Geierweibchens mit ausgebreiteten Flüsgeln hatten, mit dem Hinzufügen, sie seien aus kostbaren Edelsteinen hergestellt gewesen.

In den Abbildungen der Denkmäler zeigt sich Rechbit unter ber Gestalt einer Göttin mit ber Sübkrone auf dem Haupte, als ftebender oder die Flügel ausspannender Beier, als Schlange, auf beren Ropfe die weiße Krone ruht, ober als Beierkopf und Schlangentopf an bem Diademe des Königs, als Geierkopf vorzüglich aber an der Haube der Göttinnen und Königinnen. Auf ihre Unwesenheit an dem Diademe königlicher Bersonen spielen die Inschriften in Taufenden von Bariationen an. Die mannigfaltigen Namen, welche zur Bezeichnung des Diademes dienten, wurden auf sie angewendet und fo heißt fie, je nach ber besonderen Answahl, bald Britepit (d. h. "bie auf dem Ropfe stehende"), bald Uerit- Sifau (b. i. "Zaubervolle"), bald Utit, Arait ober Urrit (Schlange"), Unut, Digengensit, bald Mut, Schetat ober wie sonst ihr Beiername lauten mochte. Die bekannte hieroglyphische Gruppe M., welche den König als "Herrn des Süd- und Nordlandes" bezeichnet, kann genau nur durch die Worte Neb. Schetat, Neb. Mehnit d. i. "Herr bes Geiers und Herr ber Schlange", ober "bes Diabemes "ber Göttin bes Süblandes und bes Nordlandes" umschrieben und übertragen werden 440). Einen Nebenfinn erhielten diese Diademe in ihrer Auffassung als rechte (westliche) und linke (östliche) Seite.

In den Darstellungen der geflügelten Sonnenscheibe, welche sich über den Eingängen der Thore und Thüren eines Tempels, auf Stelen und auf sonstigen Denkmälern befindet, gehört die rechter Hand, auf der südlichen Seite des Diskus angebrachte Schlange der Südgöttin Nechbit, wie die auf der linken, nördlichen Seite der Nordgöttin Utit-Buto an (s. S. 272 ff.)

Nechbit ist in astronomischer Auffassung das westliche (rechte) heilige Auge d. h. die Sonne während ihres Lauses in der untern Hemisphäre, ihr Gegenbild Utit das öftliche (linke) Auge oder die Vorssteherin des Sonnenlaufs in der oberen Hemisphäre (s. 2.52). Mit Besaug darauf wird sie in den Inschriften 141) "das rechte Auge des Ra, das

"ift die Mutter, die Gebärerin der Götter" genannt, oder: "die Fa-"kitin, die in der Großkammer weilt, das rechte Auge des Ra".

Als Ayria des Tempels ist sie in kosmogonischer Hinsicht das Urwasser, welche das Sonnenlicht am Ansang gebar, weßhalb sie als "Bater der Bäter, Mutter der Mütter, die von Ansang an "war, die Schöpferin der Welt" u. s. w. gerühmt wird.

In den Beiligthümern, in welchem sich im hintersten Raume, in der Längsage, das Aldytum des göttlichen Kyrios, der sog. "Groß-"sit," befindet, follten nach Borfchrift rechts (westlich) und links (östlich) davon zwei besondere Gemächer liegen, von denen diefes den Namen "Feuerkammer" (pi-nesret), jenes den Namen "Groß-"tammer" (pi-uer) zu führen pflegt. In ber Feuerkammer waltete die Göttin Utit ihres Amtes als Hüterin des Ryrios zur Linken, in der Großkammer beschirmte Nechbit auf der rechten Seite den göttlichen Herrn des Tempels. Man wird hiernach Inschriften wie der folgenden 442), in welcher Nechbit und Utit ihre Borte an den Rönig richten, den allein zutreffenden Sinn abgewinnen : "Es spricht Nechbit, die Weiße von Nechen, die Herrin der Sud-"stätte, die Flügelausspannende, Herrin von Fak, die in der Groß-"kammer weilt: "Ich zeige mich auf beinem Haupte als Herrin "von Nechen (b. h. als weiße Krone), als Trägerin des Guten "(als Diadem) an deiner Stirn. Du haft ihr Südland in Besitz "genommen und das königliche Abzeichen (digengensit) ruht "zwischen deinen Augenbrauen. Es hat dir [Rechbit], die Herrin "von Eileithyiaspolis, die Straßen des Südens übergeben."

In der Parallelstelle wird Nehnliches in Bezug auf die Nords göttin Buto wiederholt:

"Es spricht Utit=Buto, die Lebenspendende, die Herrin von "Butus, die Herrin der Feuerkammer des Tempels: "Ich zeige "mich auf beinem Haupte, als Herrin der Nordstadt, als Diadem "(der Nordherrschaft) Mehnit an deiner Stirn. Ich bin an deinem "Haupte in die Erscheinung getreten. Das königliche Abzeichen

"(Dingengens [sic]) befindet sich zwischen deinen Augenbrauen. "Du hast sein Nordland in Besitz genommen, nachdem es auf "deinem Scheitel ruht. Es ist dir Führer zu den Straßen des Nordens."

In den farbigen Bildwerken zeigt fich die Göttin Rechbit als eine Göttin von hellgelber Hautfarbe443), wie sie ben ägyptischen Frauen eigen war. Als solche führt sie den Titel einer "Berrin "ber gelben Farbe, die sich am Sellen erfreut", wie andrer= seits Buto als "die Herrin der blauen, grünen und hellen "Farbe" aufgeführt wird 444). Die Farben, wie in diesem Falle, spielen auf den Denkmälern durchaus feine Nebenrolle und ich habe bereits oben S. 242 darauf hingewiesen, daß Eusebius die blaue Farbe des widderköpfigen Chnum durch den Hinweis auf die gleiche Farbe des durch die Mondfraft angezogenen Bassers erklärt hat. Ich bemerke, daß Weiß, Gelb, Grün, Blau, Roth und Schwarz 3. B. bei der Hautsarbe der Gottheiten und der heiligen Thiere, bei den Karben der Sonnenscheibe und des Mondes nicht nach Belieben gewählt werden konnten, sondern nach der symbolischen Bedeutung, welche ihr die Aegypter für jeden besonderen Fall beizulegen gewohnt waren. Go heißt Amon ber Horusspender "vielfarbig", ebenso ber ombische Sebet und Gott Choper als Bertreter ber Frühling&sonne445), ber Mondgott Chon8: "bie große helle oder "weiße Scheibe" 446). Mit der Farbe des Hellen, Weißen und des Grünen verband sich die Vorstellung der Freude 147), mit dem Blutroth448) die des Typhonischen, mit dem Schwarz die des Aufenthaltes im Reiche der Todten in der untern Hemisphäre419).

Unter den Göttinnen der Enneas geht Isis in dem Wesen der kosmogonischen Nechbit auf, denn die letztere wird zu der kosmischen Mutter des neuerscheinenden, als Sonne und Mond gedachsten Lichtes. In dieser Eigenschaft heißt sie<sup>450</sup>): "Nechbit die "Weiße vou Nechen, das göttliche Weib des im Westen weilenden "Gottes (Osiris), die Schukgöttin (xut), welche ihren Sohn mit

"ihrem Flügelpaare beschützt, der Talisman für den Gottesleib in "Eileithniaspolis", während die Nordgöttin Buto-Leto als die Amme und Wärterin des zur oberen Hemisphäre emporgestiegenen jungen Lichtes ihr zur Seite steht. Von den beiden Göttinnen und Schwestern stellt Isis das gebärende, Nephthys das ernährende Prinzip der Natur dar. Iene ist die Mutter Natur, diese die Amme, jene giebt das Leben, diese erhält es. Man wird in der Folge die Beobachtung machen, daß jede Göttin, welche dem Kyrios zugesellt ist, sich in zwei besonderen Erscheinungssormen offenbart, welche dem Geschwisterpaare Isis und Nephthys entsprechen. Insasit und Nebit-Hotpit in Heliopolis z. B. gehören in diese Kategorie.

## 2. Hathor als Gebieterin im Norden.



Die Göttin Utit, Uti=Buto von Butus.

Die ägyptische Leto.

107. Ganz im Norden Negyptens lag ein schwer zugängliches, sumpfreiches Gebiet mit vielen versteckten Pläten und Inseln, dars unter die oft erwähnte Chebi, das schwimmende Giland Chemmis

oder Chembis der Griechen, welches die Inschriften als "hinter-"land" (Pehuu) bezeichnen und mit dem Ramen der Bapprussumpfe (na-Athu) belegen. Es bilbete die westliche Hälfte der beiden von Herodot durch Natho umschriebenen Romoslandschaft, welche noch außerdem den besonderen Ramen "das Land ber Göttin Uti" (pta-n-Utit) führte. Der Geograph Ptolemaus giebt feinerseits dafür die griechische Aussprache Phthenotes, die in der foptischen Gestalt Bteneto wiederkehrt. Als Metropolis desselben Romos nennt berfelbe Geograph die Stadt Butos, in deren Namen die altägyptische Bezeichnung Bi-Utit ober P-Utit "Stadt ber "Göttin Utit" verborgen ift. Die Stadt bestand aus zwei Hauptquartieren, welche in den Inschriften als Bi und Dep oder Tep auftreten und als wichtige Kultusplätze von Landes-Gottheiten in diesem nördlichsten Theile Aegyptens erscheinen.

An der Spitze der Götter oder der "Seelen" von Butus nahmen die Göttin Utit, Buto wie ihr Name griechisch genannt wird, und ein sperberköpfiger Horus-Apollo, dessen die Texte als "Sohn der Isis und des Osiris" rühmend gedenken<sup>451</sup>), die erste Stelle ein.

Die Göttin Utit, Uti, von Herodot mit der griechischen Leto zusammengestellt <sup>452</sup>), ist dieselbe, welche uns in der oben überstragenen Inschrift aus Pasemis als "Hathor, Gebieterin des Norzhons" entgegentrat. Thatsächlich zeigen sie die Abbisdungen in der Gestalt einer Göttin oder einer Schlange, welche die rothe Krone als Zeichen der Herrschaft des nördlichen Landes auf dem Kopse trägt. Das sogenannte Paphrusscepter (ut) der weiblichen Gottsheiten hat grade in ihrer Hand eine besondere Bedeutung, auf die ich oben S. 23 bereits ausmertsam gemacht habe. In Gestalt einer mit der Nordkrone geschmückten Uräusschlange (arat) ruht sie deßshalb bisweilen auf dem Paphrusstengel unter der daraus hergesleiteten Bezeichnung: Heriutis d.h. "die auf ihrem Paphrusstengel".

So heißt fie in folgender, dem Tempel von Dendera entlehnter Inschrift<sup>453</sup>): "Die Königin (hagit) Heriutis, die feuerauswerfende "Uräusschlange, sorgt für ihr Rind in Natho, uährt ihr Rind in "Natho, beschirmt den Kleinen in Natho, sie, Uti, die Herrin "ber Doppelstadt Bi-Dep". Desselben Inhaltes ist ein anderer Text, der sich auf ihre beschriebene Darstellung, die nördliche Uräusschlange über dem Papyrusstengel, bezieht 454): "Die immer wieder bas "Leben erneuernde Göttin Buto von Bi-Stadt, die auf ihrem Ba-"pyrusstengel ruht, die ihr Kind in seinem Reste behütet". Noch eine andere Bedeutung knüpfte sich an den Papprus (ut), durch welchen bie alten Aegypter auch die nördlichen Gegenden symbolisch bezeichneten 455) in Verbindung mit dem gleichlautenden Ramen der Göttin Utit. Man legte dem Worte ut die darin enthaltene Nebenbedeutung von grün sein, grünen 456) unter, mit besonderer Unwendung auf das frische Grün der Pflanzenwelt im Frühjahr. In einer Darstellung im Tempel von Denbera reicht ein König der Göttin ben Papyrusftengel. Die Handlung wird durch die an die Göttin Buto gerichteten Worte erklärt: "Ich reiche bir ben Ba= "pyrusstengel (ut), beinen Schmud in Natho. Es grünt bas "Land (ut-ta) durch ihren Bapprus" (= Scepter).

Als Nebenbenennungen der Göttin, welche eine Localform der Tsis 457) darstellte, erscheinen ihre nicht seltenen Bezeichnungen: llpstau "die Oeffnerin des Doppellandes" oder "der Erde" 458) und Apit (Åpit). Die erstere findet sich in dem äg. Kalender in Berbindung mit einem Tage (12. Thot) wieder, um die Bloßlegung des Erdbodens zu deuten. Die zweite dagegen wiederholt den Namen der eponymen Göttin Apit des Monats Epiphi, welche thatssächlich unter der Gestalt der butischen Göttin, mit der Krone des Nordens, im Kameiseum abgebildet erscheint 4:19).

Wie der Geiervogel der Göttin Nechbit, mit der Südkrone auf seinem Ropfe, seine bedeutungsvolle Stelle an dem Diademe der äapptischen Götter und Könige einnahm, um die Herrschaft über

Die Südgegenden anzuzeigen, fo behauptete neben bemfelben bie Nordschlange ihren Plat an der Königstrone, um das königliche Regiement über die nördlichen Gebiete symbolisch barzustellen. Osiris wird angerusen: "Es beschütt dich die Göttin Nechbit in der "Stadt Recheb (Gileithpiaspolis), sie vollzieht beine Krönung mit "bem Beier und ber Schlange, wobei fie als Beier (neraut) "erscheint, um dir als Talisman zu dienen, indem sie das auf "beinem Haupte stebende Diadem (arat) vertritt. Sie veranlaft. "daß du gefrönt seiest wie der Gott Ra", und später mit Bezug auf die Nordschlange der Buto: "Die Göttin Utit richtet sich hoch auf "an beinem Ropfe"460). Alle besonderen Bezeichnungen, durch welche die ägyptische Sprache die Vorstellung des zwiefachen Diabems ber Bötter und Könige hervorzurusen pflegte, murden, wie oben bemerkt, auf beide Göttinnen angewandt, nur mit dem Unterschiede, daß Utit als das östlich oder links stehende, Rechbit bagegen als bas westlich oder rechts befindliche aufgefaßt wurde.

Ein Text in Dendera nennt Buto: "Die Göttin Utit, die "Herrin der Stadt Pi-Dep, der Talisman des Horus in Tenthra, "die linke (nördliche) Schlange (Mehnit) der geflügelten Sonnen-"scheibe, die Beschüßerin des Sohnes der Fsis" 461). Ein anderes Wal heißt sie: "Buto, die Krone des Gottes Horchuti" (d. h. die Sonne der Sonnenwende) oder "Buto in Dep, das Diadem der "Nordherrschaft (Mehnit)" und so ähnlich in vielen anderen Inschristen 462). Gemeinschaftlich mit Nechbit ist sie es, welche die Könige mut der rothen Krone des Kordlandes krönt (s. oben das Bild S. 321).

Die Denkmäler, erinnern häufig an die Geburt und den Aufsenthalt des Isissohnes Horus auf der in den Paphrussümpfen Natho's in der Nähe der Stadt Butus gelegenen Insel Chebis Chemmis. "Horus in Sperbergestalt auf den Schilfgebüschen von "Chemmis" nannte man ihn 463), und bezeichnete die Insel als "das "Gebiet von Chemmis, in dessen, Innerem, in stiller Verborgenheit, Brugish, Mythologic.

"ber "goldene Horus" auf die Welt gesetzt ward" <sup>464</sup>). Der Gold-Horus ist "das Sonnenkind in Chemmis, das von seiner Mutter "zum Gebieter des Landes aufgezogen ward", wie von ihm eine Inschrift in Dendera bemerkt, oder "das Kind der Isis, Horus in "Chemmis" <sup>465</sup>), welchen Isis in den Sümpsen von Natho geboren hat <sup>466</sup>). Die Darstellungen zeigen mitunter das Bild eines Papprussgebüsches, in welchem Isis die Rolle der Nephthys übernimmt und ihrem neugeborenen Kinde die Brust reicht. Die begleitenden Insichriften lassen über den Sinn der Scene keinen Zweisel bestehen. Isis, als Südgöttin Nechbit, die Mutter der jungen Horussonne nach vollendeter Winterwende, wird zur Nordgöttin Utit=Buto, um das neugeborene Licht der Sommersonne zu säugen und zu nähren, dei seiner von Süden nach Norden beginnenden Bahn ihm das Leben zu spenden (ut).

Wie Nechbit das westliche ober rechte Auge des Gottes Ra. genannt wird, so wird Buto als "das östliche oder linke Auge des "Ra" aufgeführt<sup>467</sup>), d. h. die ewig waltende Natur, welche der Sonne bei ihrem Laufe in der oberen Hemisphäre Kraft und Stärke verleiht. Ich werde später auf die Entwicklung des mit astronomischen Dingen in Zusammenhang stehenden Mythus zurücksommen.

## 3. Sathor als Gebieterin im Often.



Die Göttin Bast=Bubastis von Bubastus.
Die ägyptische Artemis.

108. Basit, Bast ist der Name der Hathor als Gebieterin der östlichen Gegenden nach der oben S. 320 aufgeführten und an die Göttin Hathor gerichteten Inschrift. "Du strahlst sür den "Osten als Herrin von Bubastus", heißt es darin wörtlich. Pis Bast "die Stadt der Bast", von den Ebräern Pischeseth, von den Griechen Bubastus umschrieben, lag auf der östlichen Seite des Deltagebietes, da wo sich heute der große Ruinenhügel von Tells Bast befindet, bekannt als Hauptsundort der kazenköpfigen Bronzessiguren der Göttin und ihres heiligen Thieres, der Kaze. In den bildlichen Darstellungen erscheint die Göttin Bast mit dem grün gesmalten Kopse einer Löwin, auf welchem sich entweder eine aufrechtsstehende Schlange oder die Sonnenscheibe befindet, eine Unspielung auf ihre solare Natur. Die begleitenden Inschriften geben ihr geswöhnlich die Bezeichnung: "Bast, die Große, die Herrin von Bubas

"stus". Daneben wird sie bisweilen mit anderen Namen belegt, von denen ich an dieser Stelle die beiden folgenden<sup>468</sup>) hervorheben will: "Schetat (die geheimnißvolle, verborgene, dunkle) und Tumit "d. h. der weibliche Tum". Tamit stimmt ihr Titel "Auge des "Tum" neben "Auge des Ka" überein, durch welchen diese Göttin als Hathor von Bubastus im Tempel von Dendera verehrt wird. Aber als Tumit, "das Auge des Ka" ist sie zugleich Kat (Kā-t) "eine weibliche Sonne" 469).

Die große Nomosliste von Sbsu bemerkt von der Stadt Busbastus, der Metropolis des 18. unteräg. Nomos: "Die Scele der "der Isis ist daselhst als Bast, welche ruht und verehrt wird in "der Stadt der Göttin". In Oberägypten gab es im "Lande des "Tum" ein anderes Bubastus, das südliche, welches die Hathorsstadt Tentyra mit einem neuen Namen bezeichnete. Ein Text sagt klar und deutlich: "Die Herrin von Bubastus geht leuchtend aus in der "Stadt Bubastus des Südlandes als Tumit" und ein anderer sührt den löwenköpfigen Gott Arihos (d. i. "der Löwe mit dem "Zauberblich") "Sohn der Bast, den großen Gott, Herrn von "Aphroditopolis, das herrliche Bild Gottes im südlichen Bubastus" als Sohn der Tumit und als "Sproß des Gottes An (d. h. des "Osiris), der ihn gezeugt hat", auf 470).

Die thebanische Göttin Mut, auf deren kosmogonische Natur als Weltmutter die Inschrift<sup>471</sup>) hinweist: "Mut (oder Tumit), welche "war mit dem Gotte Nun (der zeugenden, seuchten Urmaterie) am "Ansang, die gebärende, ungeborene Wutter", wird in Hunderten von Texten als die thebanische Form der Göttin Bast hingestellt. Sine Darstellung derselben, mit grünem Löwenkopse und der ägyptischen Doppelkrone darauf, ist von den Worten begleitet: "Mutelltite Bast, die Herrin von Memphis"<sup>472</sup>). In einer andern<sup>473</sup>) erscheint sie mit demselben grünen Löwenhaupte als: "Mutelltit, die Zaubervolle", in einer dritten<sup>474</sup>) als "Mute. "Sochite Basten Menhit, Herrin von Ta-chont-Elephantine" und

ähnlich an vielen andern Stellen. Bemerkenswerth ist ihre Aufsfassung in demselben grünen Löwengesicht als "Isis, die Zauberswolle"<sup>175</sup>) und als "Mut, Herrin von Aschru, und Iusās, die "Gebieterin von On-Heliopolis" <sup>176</sup>).

Der Rame ber Göttin Baft, und barauf beuten sogar bie ägyptischen Texte selber gelegentlich bin, hängt augenscheinlich mit dem Verbalftamme bas zusammen, deffen Grundbedeutung "heraustreten, hervorbrechen" zweifellos feststeht. Das Waffer tritt heraus, bricht hervor (bas) bei der beginnenden Rilschwelle und die hervorbrechende Lichtflamme, Feuersgluth und Site, Barme (bas, basit) wird mit demselben Worte bezeichnet477). "Roth sind fie, "wie der hervorbrechende Schein (bas) des Feuers", heißt es in einer Inschrift<sup>478</sup>). In Tausenden von Texten, hauptsächlich auf den Bänden der Tempelgruppen der Insel Phila, werden die Göttinnen Baft und Sochit, die unzertrennlichen Doppelgänger einer ein= zigen weiblichen Urform, mit ber Feuersgluth und der Sige in Berbindung gebracht. Sie speien, gewöhnlich in Schlangengestalt, Flammengluth auf die Gegner des Ofiris und tragen zu beren Bernichtung bas Möglichste bei479). Die Göttin Sathor von Senmut wird in einer Inschrift aus ptolemäischer Zeit ausdrucklich als "Herrin der sommerlichen Sitze" (semu), in der Jahreszeit ber Ernte, aufgeführt und nach gewohnter Weise mit einzelnen ihrer hervorragenosten Localformen verglichen. Unter diesen Sochit=Baft in den Bordergrund. Die erwähnte Hathor, so wird darin bemerkt, sei "Berderben bringend" (nessn) als Sochit "und versöhnlich milb (hotp) als Bast" 480).

Die unheimlich bämonische Macht ber Göttin Sochit gehört einer geläufigen Vorstellung in den ägyptischen Juschriften an. Nach dem Texte von der himmelskuh im Grabe Seti's I. zu VibanselsMoluks.) war es Hathor, "das Auge der Sonne", welche von Ra den Auftrag erhielt das Menschengeschlecht zu vernichten und die ihr gegebene Macht und Gewalt über dasselbe in verderblichster

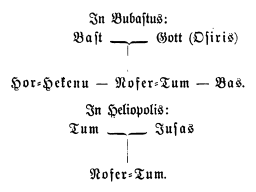
Beise ausübte. "So wahr ich lebe", meldet ihm nach vollbrachter That die Göttin, "nachdem mir Gewalt (soxem) über die Menschen "gegeben ward, ift mein Berz vergnügt." In Folge bessen ward ihr der Name Sochmit, Sochit d. h. "die Gewaltige" zu Theil 482). Baft sowohl als Sochit, um es in aller Rurze zu sagen, bedeuten den Ursprung und die wachsende Kraft der sommerlichen Sonnenwärme, welche im Frühsommer ebenso segensreich, als später zerstörend wirkt. Auch mythologisch fann dafür der Beweis geliefert werden. In einer thebanischen Darstellung 483), auf Die ich später bei Besprechung ber Sauptformen bes Sarpofrates zurudtommen werde, ift Mut-Baft wie eine Isis abgebildet, auf dem Haupte die beiden Federn des Gottes Schu (die Sommer= sonne) und die Rubhörner mit der Sonnenscheibe dazwischen. ihr Gemahl zeigt sich ber thebanische Amon=Ra=Sorchuti, Die Frühjahrssonne, in sperberköpfiger Gestalt mit der einsachen Krone besselben Gottes Schu geschmückt. Um teine Unklarheit über ben eigentlichen Sinn der Composition zu hinterlassen, wird an britter Stelle das Rind beider, der lunare Chons, unter feinem Sorus-Namen Reb-aut-ab aufgeführt. Wie weiter unten es gezeigt werden wird, stellt der junge Gott die Wiedergeburt der Frühlings= lichter bar, aftronomisch burch ben im Erntemonat Bachon (jul. 17. März bis 15. April) eintretenden Bollmond festgestellt. aus einigen Andeutungen, welche sich bei einzelnen Schriftstellern des Alterthums erhalten haben 484), geht hervor, daß die ägyptische Artemis, als solche bezeichnet sie ausdrücklich Herodot, in besonderer Beziehung zu dem (zunehmenden) Lichte des Mondes stand. Während ihr grünes Löwenhaupt das strahlende Sonnenlicht symboli= firte, enthält ihre kapenköpfige Darstellung eine nicht mißzuver= ftehende Anspielung auf den Mond. Die Aegypter nahmen mit den Alten an, daß das Licht des zunehmenden Mondes einen besonderen Einfluß auf das Gebären ausübe und Plutarch 485) bemerkt dazu, daß die Augensterne der Kate beim Bollmonde sich

zu füllen und zu vergrößern, bei abnehmendem Lichte sich zu verfleinern und zu verbunfeln scheinen. Dem thebanischen Sohne ber Mut-Baft, jenem oben ermähnten lunaren Chons, bichten bie Inschriften dieselben Gigenschaften an, welche mit der Empfängniß und der Geburt in engster Beziehung stehen. "Der zunehmende "Mond, der Lichtbringer, welcher das Steigen der Stiere veranlaßt, "die Weiber fruchtbar macht, das Ei im (Mutter=)Leibe entwickelt", wird er in den Inschriften genannt 486). Man wird es dekhalb erklärlich finden, wenn hier und da die Göttin in den Texten gepriesen wird als: "Baft, die Herrin von Bubaftus, die Herrliche, "welche ihre Macht in der Gebärfammer walten läßt" 487). ihrer vornehmften Rultusftätte Bubaftus führt ihr Rind den Borus-Namen Befenu oder Befen. Es ift "ber Gott Borus-"Hefen, eine Localform des Nofer-Tum, der im Todtenbuche "XVII, 51 als Sohn ber Baft' bezeichnet wird, welcher leuchtend "aufgeht in Geftalt feines rechten und linken heiligen Auges", mit andern Worten als Sonne und Mond am Frühlingspunkte bes ägpptischen Jahres. Aus einer kleinen Bahl von Darftellungen ift es ersichtlich, daß das göttliche Kind der Bast zugleich berselbe Horus mit bem Beinamen Sopb ober Sopt ift, welcher in den Nomenlisten als ber Kyrios des öftlichsten Nomos des Landes oder bes Nomos Arabia auftritt488). Auf einer in ber Nähe von Bubaftus gefundenen Stele erscheint an erster Stelle "Baft, die Große, "die Herrin von Bubaftus" und hinter ihr als Sohn: "Der Gott "Soph, der Herr bes Oftlandes" (Arabia), eine locale Form des Sonnensohnes Schu und bes arabischen Gottes Bas, gleichsam ber männlichen Form ber Baft, von welchem später ausführlicher bie Rede sein wird489). Es ist derselbe, welcher in seiner memphi= tischen Auffassung ben Ramen Rofer= Tum führt.

Der Göttin zu Ehren wurden mehrere Feste im Laufe des Kasleuderjahres geseiert, unter denen nach der griechischen Bezeichnung "die fleinen" und "die großen Bubastia" an der Spite aller standen

Nach einer Angabe im Decrete von Kanopus fanden beide im Monate Payni (16. April bis 15. Mai) statt. Eines derselben muß dem von Serodot beschriebenen allgemeinen Freudenfeste entsprechen. das alljährlich mit ausgelassenster Fröhlichkeit in Bubastus von ben Bewohnern dieser Stadt unter großem Bufluß der zuströmenden Bevölkerung aus den übrigen Theilen des Landes gefeiert ward. In dem hieroglyphischen Theile des erwähnten Decretes heißt das erstere "das Freudenfest der Eröffnung (d. i. Erscheinung) der "Göttin Bast", das lettere "die große Exodeia oder Prozession der "Baft". Die Nomosliste von Edfu491), aus der griechischen Epoche der äg. Geschichte, führt der Reihe nach drei Localfeste der Göttin auf, welche am 13. Paophi (31. August), am 13. Pachon (29. März) und am 18. Payni (3. Mai) stattfanden. Im Ralender von Esne ist der 16. Rayni (sothisch 1. Mai) als "Fest der Menhit und Fest "ber Baft" und eine Dekade später ber 26. Payni (11. Mai) als Sühnefest der Böttin Sochit aufgeführt. Die angegebenen Daten liefern die Beweise, daß die zu Ehren der Bast abgehaltenen Feste sämmtlich in die heißere Jahreszeit fielen, in welcher die Sonne die obere Hemisphäre des himmels durchläuft.

Der bubastische Götterkreis und die hauptsächlichsten demselben entsprechenden Localformen stellen sich demnach in folgendem Schema dar:



337

In Memphis:

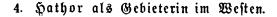
Ptah Sochit
Nofer=Tum.

In Theben:

Amon=Ra=Horchuti \_\_\_\_ Mut — Baft Chons — Horus — Neb=aut=ab.

In Aphrobitopolis:

Osiris — An \_\_\_ Bast — Tumit | Arihos.





Nit, Neit, Nëith von Sars. Die ägyptische Ballas Athene.

109. In ihrer ältesten und hervorragendsten Gestalt erscheint die kosmogonische Hakhor als Königin und herrschende Göttin auf dem Gebiete der westlichen Landschaften unter dem Namen Neit, Nit. Auf den Zusammenhang desselben mit dem mythischen Worte für die seuchte Urmaterie Nut und dem gleichklingenden Namen der Himmelsgöttin habe ich wiederholt hingewiesen. In der historischen Sprache ist dem Worte nt und seiner reduplicirten Form ntnt die Bedeutung von "ausstließen, Ausssluß" eigen. Andererseits liegt demselben Namen nt eine neue Vorstellung zu Grunde, die dei der Vildung des Neith-Namens mitentscheidend sein konnte. Dieselbe hängt mit einem Zeitworte ntt, nt zusammen, dessen Grundbedeutung: "zusammenketten, verketten, ketten" aus einer Reihe nicht mißzuverstehender Beispiele hervorgeht<sup>192</sup>). Die hiers durch bezeichnete Handlung des Verknüpsens, Bindens mittelst einer

Rette (nt) oder eines Bandes, Strickes, wurde zugleich auf bas Geschäft bes Webens ausgedehnt, wodurch der Bergleich mit bem koptischen Worte nat für die Weberei nahe gelegt wird. bunklen 65. Kapitel des Todtenbuches 493) ist die Rede von Krokobilen oder dem Krokobilpaar in dem Heiligthum von Satchebit, wie ein besonderer Theil des Tempels der Göttin Nit zu Sais benannt wurde, bei welchem Unlag von den Bekleidungen der Götter am 6. Mondtage und in Bezug auf ben Berftorbenen von beffen "immer dauernden Gespinsten" (soxtu) und "für die Ewigkeit be-"bestimmten Gewebe (net)" gesprochen wird. Ich werde weiter unten zeigen, daß auch andere Texte vorliegen, in benen mehrere Götter in Gestalt von Krokobilpaaren mit der Weberei von Gewändern in Berbindung gebracht werden. Die Lautzeichen für den Ramen der Göttin find meistentheils durch ein darauf folgendes Webeschiffchen (für etwas anderes vermag ich die Hieroglyphe = nicht zu halten) ober durch zwei gefreuzte Pfeile ober durch das Bild der Krone der Herrschaft über den Norden 🕎 determinirt.

Der ägyptische Name der Göttin wurde von den Griechen durch Reith wiedergegeben und sie selber der Pallas Athene gegenübersgestellt. Ihre Darstellungen unterscheiden sie in Nichts von der Göttin des Nordens Buto, denn sie trägt wie diese die nördliche Krone auf dem Haupte und nur die Pfeile und der Bogen in ihrer Hand lassen auf ihre besondere Auffassung als Nit, Neit schließen. Ihre Hautsarbe zeigt einen grünen Ton, wie er den Göttinnen Sochit, Bast, Mut und andern eigen ist. Ihre Hauptkultusstätte war die im westlichen Delta gelegene Stadt Sat-Sais, woselbst sie in hochberühmten und von den Alten beschriebenen Heiligthümern versehrt wurde. Die hieroglyphischen Texte, besonders die begleitenden Inschriften zu den Darstellungen der Nomosgottheiten bezeichnen Ise als "Neit, die Große, die Gottesmutter, die Kyria von Sais", oder als "Reit von Sais" oder kurzweg als Neit, Nit. Nicht

selten heißt dieselbe Göttin "die Kuh (ahet), die Große, die Kyria "von Saïs" oder "Neit, die Kuh, die Gebärerin des Ka", eine nicht mißzuverstehende Benennung, da die Kuh die chaotische Ursmaterie personificirt, aus welcher das Sonnenlicht am ersten Schöpfungstage aus den Wassern zur Höhe emporstieg. Es ist die Kuh Mehetueret, von der ich oben S. 115 ff. bereits das Nöthige bemerkt habe und von welcher der große Nomentext von Edsu unter der Rubrit des Nomos Saïtes aussagt: "Die Kuh "Wehetueret gilt darin als Himmel". Sie war es, welche zuerst den Lichtgott Ka gebar und die Keime zu dem beginnenden Welts dau legte. Alles, was ihr Wesen nach dieser kosmogonischen Kichstung kennzeichnet, habe ich oben S. 58, 117, 122, 131, 164 genau entwickelt und darf mich hier mit dem Hinweis darauf begnügen.

Neit-Neith erscheint nebenbei als die Vorsteherin der Weberei und als eine Kriegsgöttin. In einer Papyrusinschrift<sup>191</sup>) wird folgende Rede an den verstorbenen Osiris gerichtet, worin beide Eigenschaften mit größter Deutlichkeit angeführt werden:

- "Es freuen sich die Götter der Enneas bei deinem Namen in dem Tempel der Neit
- "Und die Stadt Sais ergeht sich in Anrufungen bei deinem Anblick.
- "Sie bekleibet dich an der Stätte des Süd- und des Nordhauses,
- "Und die Zeugstoffe sind ein Wert der Sebet- Götterpaare.
- "Tritt ein in die Metropolis des Sartes,
- "Gehe hinein in den Tempel von Hatschebit!
- "Gegeben wird ber Göttin Reit ihr Pfeil zu ihrem Bogen,
- "Um beine Feinde jeden Tag zu fällen".

In einer thebanischen Grabinschrift <sup>495</sup>) wird derselbe Osiris mit den Worten angeredet:

"Es kommt zu bir die Göttin Reit in ihrer Gestalt als

"Wehnit (Diadem des Nordens). Sie ist versehen mit den Zeug-"stoffen und sie bedeckt dein Angesicht mit dem weißen, mit dem "grünen, mit dem hellrothen und dem purpurnen Gewande."

In gleicher Weise findet sich der philensische Osiris einmal also angesprochen:

"Deine Mutter Neit, die Gottesmutter, der weibliche Ra, die "Herrin der Liebe, bekleidet deinen Leib mit der Arbeit der beiden "Weberinnen (roxet) Isis und Nephthys."

Eine Menge ähnlicher Beispiele497) bestätigen die Thatsache, daß Reit, wie die griechische Pallas Athene, als die Borfteherin der Webekunft von den Aegyptern angesehen ward, mit besonderer Beziehung auf die Herstellung der Zeugstoffe, in welchen die Leiber der Berftorbenen eingehüllt zu werden pflegten. Aus diefem besonberen Grunde ist sie Vorsteherin der Zeng- oder Kleiderkammern in den Tempeln und zugleich die Vorsteherin des "guten Hauses" (pi-nofer) d. h. der Leichenhalle, in welcher die vorschriftsmäßige Einbalfamirung mit Sulfe gekochter Salben und die Umhullung und Befleidung der Berftorbenen ausgeführt wurde. In dieser Gigenschaft heißt fie: Reit, die Große, die Gottesmutter, das Auge "Ra's, die Vorsteherin (hont) des guten Hauses" 498). Ihre häufige Darftellung und Erwähnung auf ben Wänden ber Grabkammern und auf funerären Gegenständen ist hieraus erklärlich, ebenso auch der Zusammenhang, in welchem sie mit der Salbenküche der Tempel und der Leichenhäuser in Verbindung gesett wird.

Thre Bedeutung als Kriegsgöttin geht unzweiselhaft gleichfalls aus vereinzelten Abbildungen und Texten hervor, welche sich auf ihren Namen beziehen. Die obige Darstellung zeigt sie als eine göttliche Bogenschützin, in andern erscheint sie als knicende Frau, welche den Bogen gespannt hat und im Begriff steht, den darauf gelegten Pfeil loszuschießen. So z. B. auf dem monolithen Naos Königs Amasis im Louvre, wo die beschriebene Figur die kurzen Worte über sich trägt: "Neit, die Herrin von Sars." Die

Könige reichen ihr Pfeile als Geschenk<sup>499</sup>). Sie ist zugleich bie Göttin, "welche mit Schild und Lanze für ihren Sohn kämpft" 500).

Ihre Beziehung zu ben im Westen gelegenen Landschaften ober ben libyschen Gebieten findet durch die Ueberlieferungen der Dentmaler und burch einzelne Andeutungen bei ben klaffischen Schrift= stellern eine entschiedene Begründung. Die helle Menschenrasse ber Tambu (Tambu), welche als die typischen Bertreter ber libgichen Bevölferung im Westen Aegyptens auftreten, erscheint in den bildlichen Darstellungen der vier von den Aegyptern bereits im vierzehnten Jahrhundert vor Chr. ftatuirten, nach ihrer Hautfarbe unterschiedenen Raffen des Menschengeschlechtes mit dem auf Arme und Beine eintättowirten Zeichen ber faitischen Göttin Reit501). Ru den Tambu gehörte der Bolksstamm der sogenannten Tabenu oder der Marmariden, der nächsten Nachbarn der Aegypter an der libuschen Rufte, und die Maschuasch, von den Alten als Marner aufgeführt, deren Wohnpläte sich in der Nähe des Tritonsees be-Der letztere bildete nach den Nachrichten der Klassifer, an ihrer Spite Herodot 502), den Mittelpunkt eines reichen Sagenkreises, der sich um die kriegerische Ballas Athene d. i. die libysch-ägyptische Nëith drehte. Waffen, Pferde und Streitwagen waren bei ben Keften zu Ehren berselben von gewiffer Bebeutung. In den Kampf= spielen erschienen die theilnehmenden Jungfrauen in vollster Ruftung, von benen die schönste Maid, mit einem forinthischen Belme und mit hellenischem Waffenzeug geschmückt, auf einem Gespann um ben Tritonjee herumgefahren wurde. Der Meeresgott Poseidon wurde als Bater der Athene und die tritonische Seegöttin als die Mutter derselben angesehen. Das wäre im ägyptischen Sinne Gott Nu oder Run und die Göttin Rut oder Runet. Das Beispiel findet eine merkwürdige Analogie in dem mit dem Mörissee zusammenhängenden Böttermythos, von dem ich oben S. 157 ausführlicher gesprochen habe. Als hellenische und farische Einwanderer, in der Zeit der Psametiche, sich an den Kustenstrichen des westlich vom

fanobischen Nilarme gelegenen libyschen Gebietes in der Rähe des Mareotissees ansiedelten, lange bevor sich die Alexandersstadt zur königlichen Residenz erhob, unterstanden die Fremdlinge ebenso wie die libyschen Mitbewohner der neugegründeten und der Mehrzahl nach mit hellenischen Namen belegten Ansiedlungen, wie Menelaos, Kanobos, Metelis, den Befehlen des jeweiligen Oberpriefters der Göttin Nerth von Sais, der Herrin der westlichen Gebiete im libyschen Lande 503). Selbst ber Kultus ber Göttin übte einen sichtbaren Einfluß auf die Weftländer aus bis zu der heiligen Ruh bin, beren allgemeine Berehrung sich längs ber Rufte bis zu den westlichen Dasengebieten der libuschen Wüsten verfolgen läßt. Un diesen Bläten nimmt die Ruh-Göttin Geftalt und Namen ber "Gottes-"mutter" Isis an, ber tosmischen Auffassung ber tosmogonischen "Gottesmutter" Reit. Ofiris wird zu einem Stiere Apis ober, wie er in Hermonthis hieß, Bach (Bakis, Pakis bei ben Rlaffikern) und gesellt sich unter dem Namen Osiris - Apis oder Osiris - Batis in ftierköpfiger Geftalt ber tuhtöpfigen Göttin Ahit-mas-Ra "ber "Ruh, welche bie Sonne gebar" bei, mit andern Worten ber tosmogonische Ru, Run wird zu einem tosmischen Ofiris, wie Reit zur Isis. Der Lichtgott Ra, bas Rind ber Neit, "ber am Un-"fang war", wandelt sich zu einem horus um, zu dem wiedergeborenen Lichte, "das das Heute ift". Die heilige Ruh von Sars, die fosmogonische Mehetueret= Methyer, die Gebärerin des Ra, wird zur Secha-Bor oder zur "Milchtuh" 504), welche das junge Horusfind unter ber Geftalt eines jungen Apisftieres auf die Welt fest und es fäugt, und der Name der kuhköpfigen Amme bient zu gleicher Reit zur Umschreibung ber nährenden Felbfrucht 505). Gine Göttersage, welche fich an eine der libpschen Dasen knüpft, spinnt das mythologische Gewebe unter dem Bilbe geschichtlicher Begebenheiten weiter aus. "Isis, die Mutter, die Herrin der Dase Ruhland (Ta-abit, die "beutige Dase von Farafra), das junge Beib", ist in der Bufte, bem Gebiete bes typhonischen Set, mit ihrem Rinde, bem jungen

Horus, den Nachstellungen des bösen Dämon ausgesetzt. Um densselben zu entgehen, nimmt sie die Gestalt der Wilchkuh an, das Kind wird in einen jungen Apisstier verwandelt und beide ziehen nach der Apisstadt, auf dem Gebiete des libhschen Nomos (d. h. des westlichsten in Unterägypten) gelegen, um den daselbst verehrten Bater Osiris in seiner Apisssorm zu schauen 506). Die weitere Entwickslung dieses Whythus behalten wir uns für das IsissKapitel vor. Sine andere Kultusstätte der Isis, der Mutter des jungen Gottes Horus, befand sich in einer zwischen dem Gebiete der heutigen Natronseen und der großen AmmonssDase gelegenen Dase (wahrsscheinlich El-Arrisch, wie sie gegenwärtig bezeichnet wird). "Zu ihr "kommen die Götter des TamhusGebietes und die Götter der "AmmonssDase", sagt ausdrücklich eine Inschrift 507).

Osiris war nach einer besonderen Richtung seines Wesens ein westlicher Gott, denn in Tausenden von Inschriften heißt er Chonti-Amenti "der im Westen weilende". Sein Reich und seine Wacht begann am Punkte des Sonnenunterganges, seiner eigent-lichen Sterbestätte, und seine Erstehung zu einem neuen Dasein als junger Horus in der Frühe des nächsten Worgens, gleichsam seine Wiedergeburt aus dem Schooße der Nacht, der Urmutter Neit, wurde als geheimnisvolles Werk der Göttin angesehen. Das Salbenstochen und die Gewebe, welche bei diesem Werke eine besondere Rolle spielten, waren den Gebräuchen der äghptischen Einbalsamirung entslehnt und wurden auf den gestorbenen Osiris übertragen.

In Philä <sup>508</sup>) werden einmal an den Osiris die Worte gerichtet: "Deine Mutter Neit, die weibliche Sonne, die Herrin der Liebe, "umhüllt deinen Leib mit dem Werke der Weberinnen Isis und "Nephthys. Sie verjüngt deinen Leib durch ihre herrliche Ab"tochung (Salbe) und sie dient als Schukmittel durch ihr Gewebe." In einem anderen Texte wird derselbe Osiris angesprochen: "Bist "du nicht zu Saïs im Osiris-Tempel von Hatchebit? Komm' zu "dem Schwesterpaar Isis und Nephthys. Die große Kuh stellt dich

"wieder her, sie ernährt dich und sie vereinigt dich mit der Sonnenscheibe des Atum." In einer anderen Anrufung, welche sich in einem Todtenpapprus des Berliner Museums vorfindet 509), wird ber Gott aufgeforbert: "Komme nach Sais, in beinem Namen als "bes Sartischen, komme nach Sars, damit du schauest beine Mutter "Neit! Du schönes Kind, trenne dich nicht von ihr. Komme an "ihre Brufte, sauge baraus! Du schöner Bruder trenne bich nicht "von ihr!" Sich an die verstorbene Besitzerin wendend fährt der= selbe Text in dem Osiris-Tone weiter fort: "D Sohn, komme nach "Sais! Dfiriss-Tarub, mit dem Beinamen Nini], komme nach "Sais, der Stadt beines Aufenthaltes, dem Tempel von Hat-"cheb! Ruhe an der Seite deiner Mutter ewiglich! Sie schütt "deinen Leib, sie halt beine Feinde fern, sie behütet beinen Leib "ewiglich. O guter König, komme nach beiner Stadt, herr von "Sais, komme nach Sais!" Wenn auch diese ägyptische Abonis-Rlage einer verhältnismäßig späten Spoche ber ägyptischen Littera= tur angehört, so beweift sie immerhin die hohe Meinung, welche die Aegypter über die Berbindung zwischen der Göttin Neith und dem sa tischen Ofiris hegten.

Die Auh der Neit, "welche den Lichtgott Ra gebar", wurde für das lebende Abbild der alles gebärenden, nährenden und zu neuem Leben erweckenden Urmutter gehalten. Bildwerke, welche die Göttin von Saïs in Ruhgestalt oder als kuhköpfige Göttin vorsstellen, sind deshalb nicht selten. Auch die Auh selber nahm in den Mysterien der sartischen Neit eine hervorragende Stelle ein, denn sie galt als das Symbol des erneuerten Daseins nach der Nacht des Todes oder, wie es der allgemeine Titel des Todtensbuches ausdrucksvoll bezeichnet, "des Ausgangs am Tage".

Die "sehr großen Feste" <sup>410</sup>), welche zu Ehren der Göttin in Saïs geseiert wurden, hatten deßhalb theilweise einen düsteren Charafter, wenn sie auch mit dem Siege über den Tod endigten und die wiederausslebende Natur verherrlichten. Schon bei den Brug (6), Rythologie.

griechischen Schriftstellern finden sich beutliche Anspielungen barauf. Herodot (II, 170. 171) spricht von dem Grabe bes westlichen Ofiris in Sars, obwohl er aus heiliger Scheu ben Namen bes Gottes verschweigt, beschreibt ben See, welcher sich in ber Rabe besselben befand, und gebenkt ber in nächtlicher Zeit an bemselben ausgeführten ägyptischen Musterien, b. h. Darstellungen ber Leiben des Gottes. Es ist ohne Aweisel darunter die Nacht der Opfer und das Kest der brennenden Lampen verstanden (II, 62), die auf Grund einer heiligen Sage im ganzen Megyptenlande gefeiert mur-Plutarch (Rap. 52) überliefert, daß man um die Zeit ber Winterwende (also in seiner Epoche gegen den 22. December jul. ober ben alex. 26. Choiat) eine Ruh um ben Sonnentempel fiebenmal herumtrage und daß dieser Umgang die Aufsuchung des Osiris heiße. Das ist thatsächlich die Epoche, an welcher man in der alexandrinischen Zeit die Trauerseste zur Erinnerung an den Tod des Gottes beging. An einer anderen Stelle (Rap. 39) berichtet berselbe Schriftsteller, daß im Monat Athyr (alex. 28. October -26. November jul.) Ofiris verschwunden sei, daß in dieser Zeit die Briefter manche bufteren Gebräuche verrichteten und daß man unter anderem vom 17. an vier Tage lang eine vergoldete Ruh ausstelle, die mit einem schwarzen Byssosgewande umhüllt sei zur Trauer um die Göttin Isis, d. i. die Erde, als beren Abbild die Ruh galte, mit bem Sinzufügen, daß in der angezeigten Epoche die Stefien zu weben aufhörten, der Nil zurudtrate, das Land entblößt werde und die Nachtlänge an Dauer zunähme. Diese Angaben, wie man sich leicht überzeugen wird, rufen ben ägyptischen Bauernkalender in bas Gebächtniß zurud. In ber mythischen Sprache ift es Typhon, ber Herr der Finsterniß, welcher der nach der Herbstnachtgleiche schwin= benden Sonne und der Ueberschwemmung oder dem Ofiris das Leben verkürzt, während die Kuh nach der plutarchischen Auffassung jene Sechat-Hor ober die Keldfrucht ist, von der ich oben S. 343 gesprochen habe.

Die ägyptischen Inschriften, welche sich auf die düsteren Gebräuche des Osiris-Wysteriums in den Tempeln des Landes deziehen bil), versehlen nicht auch der in Saïs vollzogenen Ceremonien Erwähnung zu thun, unter besonderer Angabe der Kalenderdaten, welche sich in der Mehrzahl auf die Epoche zwischen der Herbsten nachtgleiche und der Winterwende beziehen\*). Die Anlage der Osirisgärten, die Gestalt des zu bestattenden Gottes, die am 22. Choiat auf dem See vollzogene Schiffsahrt, das Lampensest, die Verwendung der gewebten Stoffe und vieles andere, was in Saïs Brauch war, sindet sich aussührlich beschrieben.

Ein großes, ansehnliches Fest der sartischen Neit, vielleicht das größte im Jahreslaufe, ward nach den Kalenderinschriften am Tage des 2. oder des sichtbaren Neumondes im Pharmuti geseiert, und der 21. desselben Wonats als äußerstes Grenzdatum festgestellt <sup>512</sup>). An dem erwähnten Neumonde, zwischen dem 16. Februar und dem 7. Wärz jul. oder nach dem alex. Ansah zwischen dem 28. Wärz und dem 16. April, wurde die Geburt der Frühlingssonne unter ihrem gewöhnlichsten Namen als Gott Harsiesis geseiert, wobei Neit-Isis als "die Wutter des Gottes" sesslich begrüßt wurde.

Auch die oberägyptische Landschaft besaß ihre Nëith und ihr Saïs, denn im Süden der Thebaïs auf der Westseite des Stromes waren ihr neben ihrem göttlichen Eheherrn Chnum-Chnubis die Tempel und Rapellen von Sni-Latopolis (heute Esne) geweiht und die Stadt wies durch ihren heiligen Namen "Haus der Nëith

<sup>\*)</sup> Rach ben Angaben bes Kalenders von Esne wurden der satisschen Reith im Lause des Kalenderjahres sieden Feste geseiert, von denen die sünsersten in die Zeit vom 16. Phaophi dis 8 Mechir (im Paphrus Sallier Nr. IV der 11. Wechir) d. h. vom 3. September bis 24. (bez. 27.) December sielen. Das lette, am 13. Sepiphi (—28. Mai) begangene Fest betraf eine Procession der Reith und ihrer Enneas, wobei "die die Kuh betressenden Gebräuche "in der Abendzeit vollzogen wurden". Es war der Tag, an welchem der neusgeborene Lichtgott Ra seinen Platz zwischen den Hörnern der auf dem Urwasserschwimmenden Kuh eingenommen hatte.

"im Lande bes Sudens" und burch ihre nicht seltene Bezeichnung "Sa'is im Lande bes Gubens" genugiam auf ihren Busammenhang mit ber unteräapptischen Sais hin 513). Die Localgöttin von Latopolis hieß 514) wie ihr Urbild in dem Deltagebiete: "Reith, "bie Große, die Gottesmutter" nur mit dem Rusate: "die Herrin bes "latopolitischen Landes". Ihr Name, bisweilen nach griechischer Weise mit den Buchstabenzeichen für N, T und H geschrieben, wird mit anderen Localbezeichnungen ber Göttin ber süblichen Stadt Sais zusammengestellt, benn sie erscheint bald als Nëith, bald als Göttin Nebuut, Menhit, Sochit und Tafnut, als lettere in Folge ihrer Bermählung mit bem widderföpfigen Chnum von Latopolis, einer Localgestalt des Sonnensohnes Schu-Sos, des Gemables seiner eigenen Schwester Tafnut und andererseits wieber bes Sohnes ber Nëith-Menhit. Ihre Bilber mit grungefärbtem Löwenkopfe beruhten auf der angegebenen Gleichstellung mit der löwenhäuptigen Tafnut. Go nennen fie die Inschriften in Esne: "Mëith-Menhit, die Große, die Herrin des Gudlandes, "die große Ruh, welche die Sonne gebar, welche die Reime ber "Götter und Menschen legte, die Mutter des Ra, die Urheberin "des Atum, die da war, als nichts war und welche schuf, was da "ift, nachdem fie geworben war" 515). Sie ift "Bater ber Bater, "Mutter der Mütter", daher "Herrin des Baterhauses und des "Mutterhauses" (besondere Namen für Tempel in Latopolis) 516), ferner: "Nëith, die Größte unter den Großen, die Berrin bes "Baterhauses, Reith-Menhit, Herrin von Elephantine, welche "ihrem Sohne Schu das Leben schenkte" 517). Sie ist: "Wenhit, "die Große, die Herrin von Latopolis, Sochit, die Sehre, die Ge-"liebte des Ptah, die Geier=Scheta als Geier=Diadem (für die "Herrschaft im Süden) auf dem Ropfe eines jeden Gottes" 518).

111. Aus der Verbindung des Gottes Chnum b. i. Schu's, bes Sohnes des Ra, oder der Sommersonne mit der Göttin Reit, der seuchten, das Sonnenlicht gebärenden Urmaterie, ging ein Kind

hervor, welches die alljährlich neugeborene Sonne im Zeichen bes Löwen symbolifirte und ben von bem Bilbe eines schreitenden Löwen determinirten Namen Tutu führte. Sonnenlowe, deffen auch fonft bie späteren Denkmäler in fehr durchsichtiger Weise gedenken, und der in der alexandrinischen Ralenderepoche seine Stelle am nördlichen himmel in ber Zeit vom 20. Juli bis 19. August jul., oder ag. ausgedrückt vom 26. Epiphi bis 26. Mesori des alexandr. Jahres oder vom 1. Thot bis 1. Phaophi des sothischen Jahres, einnahm. Der Eintritt der Sommersonne in ihrer Auffassung als Schu in bas Reichen bes Löwen, ber Aufgang bes Sothisfternes "Ihrer Dajeftat", ber Böttin Siis-Sathor, in der Sonnennabe, und nach tentpritischem Ansate der gleichzeitig eintreffende sechste Mond des ersten ber Mondmonate oder nach späterer Ansicht, wie sie in dem alexandrinischen Kalender vertreten ist, die Conjunction von Sonne und Mond d. h. der sichtbare Neumond, bezeichneten in ihrer "glück-"lichen Berbindung" 519), wie es die Dentmälersprache heißt, den Anfang bes fothischen Neujahres und ben Beginn ber Rilschwelle (Nun ober auch Nun-uer "Run, der Große" genannt). Man wird hiernach z. B. den aftronomischen Inhalt des nachstehenden mythologischen Textes aus Tentyra verstehen: "Sathor, "beißt es barin, geht auf an ihrer Lichtsphäre (xut) in Ten= "thra, und ber Lowe bes Ra zeigt fich in ber Frühe bes "Morgen 8" 520). Die in der griechisch-römischen Epoche der Dentmäler an den äußeren Tempelwänden unmittelbar unter dem Dache angebrachten Regengoffen in Geftalt liegender Löwenkörper aus Stein (so in Tentyra, Theben, am Chonsu-Tempel, Edgu und Philä) werben in ben barauf eingemeißelten Inschriften gerabezu als Sinnbilder der sommerlichen Sonne im Zodiakalbilde des Löwen aufgeführt und mit bedeutungsvollen mythologischen Ramen belegt, außer= bem aber mit der Ueberschwemmung in directe Verbindung gebracht. Der König ber Thiere heißt barin: ber Löwe (mau, maui, -ar,

ari, -šenā), ber Starfe (genu-ā-pehuti, ur-pehuti, userpehuti, sogem-pehuti, wie im Ebraischen lajisch), ber Brüller (a-hemhem, auch ebräisch schachal in gleichem Sinne), das Feuergesicht (ho-m-ur), von starten Bordertagen (qenu-kebti) "der (durch sein Auge) bezaubernde Löwe" (ar-hos, mau-hos), "der Lowe von bezauberndem Ange-"ficht" (ar-hos-ho), "der ichone Lowe von bezauberndem "Auge" (ar-hos-nofer) 521). Der zulett aufgeführte Ausdruck wurde geradezu auf ben Gott Schu, Sohn Ra's, als Eigenname übertragen, um ihn, ben Bertreter ber Sonne gur Zeit ber Sommerwende, als die am Jahresanfange in bas Zeichen bes Löwen ein= tretende sommerliche Sonne, die Urheberin der Ueberschwemmung, zu charakterisiren. Der Gott wurde in dieser Auffassung und unter diesem Namen "Arihosnofer-Schu, der Sohn des Ra" vor allem im Kataraktengebiete, gleichsam an der Quelle der Ueber= schwemmung für Aegypten, hoch verehrt und, wie z. B. in zahl= reichen Abbildungen auf den Bänden der Tempel von Philä, meift in lowenköpfiger Geftalt mit ber Sonnenscheibe auf bem haupte dargestellt. Die Inschriften, welche seine Bilder begleiten, nennen ihn: "Arihosnofer-Schu, Sohn bes Ra, welcher in dem Lande "Tachont (bem ersten Nomos Alegyptens) angekommen ist" 522), ober "Arihosnofer, das Abbild bes Gottes, der Große, der Sohn "bes Ra in der nubischen Landschaft (Honnofer), der seine "Schwester (Tafnut) in Butem beruhigt" 523), ober "Arihos-"nofer, ber große Gott, ber Berr ber heiligen Infelftadt, Schu, "Sohn Ra's, ber angekommen ift in Tachont, ber ftarke Löwe "(mau ur-pehuti) in dem nördlichen Theile" (des Himmels) 524). Es ist berselbe Löwe, welchen ein Text 525) mit den Worten redend einführt: "Ich bin der Löwe, welcher am nördlichen Himmel leuch= "tend aufgeht, ber hochgefürchtet ift an seiner Stelle am himmel. "Die glanzvolle zu ihm gehörige Station, fie ift ber helle Horizont, "welcher Ra trägt, am Orte bes Thores bes Herrn bes himmels.

"Benn ihre Majestät (Isis-Sothis) bort aufgeht am Feste ber "großen (eponymen) Göttin (des Monates Epiphi) Apit, so ist "dieses Land voll Jauchzen. Ihre Aufgabe ist es zu regeln [zer"störte Stelle]. Die (glückliche) Berbindung (s. oben S. 349) findet
"statt beim Eintreffen des (sothischen) Jahresanfanges, im (alexan"drinischen) Monat Epiphi, wann Sonne und Mond in Conjunc"tion stehen. Der Nil tritt aus zu (dieser) seiner Epoche. Hat die
"Ueberschwemmung (Nun) das Land übersluthet, so ist kein Mangel
"an den Jahreserzeugnissen in seinem (ganzen) Umkreise vor"handen" <sup>526</sup>).

Bas in der nubischen Landschaft, südwärts von Elephantine und Phila an, ber Name bes Gottes Arihosnofer, auch "ber "Löwe der südlichen Gegenden" Aegyptens genannt, andeuten sollte, die im Zeichen des Löwen aufgehende Sonne des Sommers, welche die Ueberschwemmung herbeiführte, deren Wasser die glühende Site bes Sommers, durch die Göttin Tafnut, die Schwester Arihosnofer's personificirt, milderte: das bildete gleicherweise den Inhalt bes in Esne als ausschreitenden Löwen bargestellten und Tutu benannten Gottes. "bes Sohnes ber Reit", wie ihn die Inschriften bezeichnen. Er erscheint als ein jugendlicher Gott mit der Sonnenscheibe auf dem Ropfe. Auch unter dem Namen Sosnofer "der "durch sein Auge Bannende" Sohn der Reit, tritt er im Tempel von Esne auf, wobei er die Gestalt eines trotodilköpfigen Gottes zeigt und dieser entsprechend den Zunamen Sebet-Ra führt. Er ift "Hosnofer-Sebek, der Sohn der Reit, welcher erscheint als "Sonne (Ra) . . . in Latopolis" 527).

Das Krofodil spielte überhaupt in dem Tempel des Chnum und der ihm zugesellten Göttin Menhit=Nebuut=Neit eine aufssallende Rolle und wird unter anderem als eine symbolische Form des dritten Harpokrates in Latopolis, des Hika-Kindes, Sohnes der Gottheiten Chnum= und Nebuut, aufgeführt. Bei dem am 10. Payni (im alexandr. Kal. — 4. Juni jul.) erwähnten Isis=Feste

werden gewisse Gebräuche "dem Krokobile (si) des Gottes Hika, "des Kindes" ausgeführt, dessen erste Geburt am 2. Mondtage des Wonats Pharmuthi, der zur Zeit der Redaction des Kalenders von Esne auf den 3. Pharmuthi oder den 29. März jul. siel, und dessen zweite Geburt am 1. Epiphi oder dem 25. Juni geseiert ward. "Hika, das Kind", stellte hiernach die im Laufe des Jahres neuges borene Sonne der Frühlingsgleiche und der Sommerwende d. h. der warmen Jahreszeit des ägyptischen Sommers auf Grund der theologischen Ansichten in Latopolis dar.

112. Nach den Denkmälerangaben stellt sich das Wesen der großen Göttin Neit, welche im Westen, der Gegend des Sonnensunterganges und des Todtenreiches in der unteren Hemisphäre, ihre Herrschaft ausübte, in folgenden Auffassungen dar.

Sie galt als das weibliche Princip der feuchten Urmaterie, welche das Licht aus ihrem dunklen Schoose gebar und ben ersten Act der Weltschöpfung einleitete, als die Nacht, die das Tageslicht hervorruft, als der Winter, welcher dem Sommer vorangeht, als die untere Hemisphäre, welche das Lichtfind der oberen schenkt, als die Herrin im Todtenreiche, welche das Gestorbene zu neuem Leben wedt, als die Siegerin im Rampfe gegen die Finfterniß, welche ben Lichtglanz und ben hellen Farbenschmuck "webt" (vergl. S. 338 u. die Anm. zu 492). Die beiden Krofodile, welche sich in einzelnen Abbildungen der Böttin in aufrechtstehender Stellung neben bem Körper der aufrechtstehenden Reit befinden und über welche sie ihre Urme schützend ausstreckt 528), symbolisiren die das Licht bergende Dunkelheit der Nacht in der unteren Hemisphäre. Auch das Licht= find der Neit, der oben erwähnte Arihosnofer, Arihos, Sos= nofer, der junge Schu, erscheint mehr als einmal in der Gestalt eines Krokobiles, auf beffen Haupte die Sonnenscheibe und bie beiden Federn des Schu schweben 529). Selbst Amon Ra, als Morgen= und Frühlingssonne gedacht, ift der liebreizende Sohn der Neit. Nach dem Hymnus von Hibis verfehlte der thebanische Kyrios nicht, auf seiner Wanderung Saïs zu besuchen. In dem Lobgesange des Dasentempels 530) werden ihm die Worte zugerusen: "Es ruht dein Bild in dem Tempel von Hatchebit an dem "Wiegenplatze des Herrn von Saïs, vereint mit deiner Mutter "Neit in Gestalt eines liebreizenden Knaben. Ein rothes Gewand "wird für deinen Körper in dem Süd» und Nordhause gesertigt "und deine Gewebe (men xu) besinden sich unter den Händen "der Sebeg» Paare" (d. h. der Krosodile, von denen vorher die Rede war).

In Theben erscheint Neit unter ber Benennung Ament ober Amenit nicht nur als die Mutter, sondern auch als die Gemablin ihres Lichtsohnes. Nach dem Wortlaut der Inschriften ist sie "Ament, die thebanische Landesberrin, die Ruh, die Große, welche "Ra gebar", "Neit, die Große, die Mutter des Gottes, Ament, "welche ben Neuner (Pauti) zur Welt brachte, die Ruh, die Große, "die Mutter der Sonne (Ra), die vom Horus entbunden mard", neben ihrem Gemahle "Amon-Run, dem König der Götter, dem "Neuner, bem Schöpfer bessen, was da ist", ober "Nun, bem Bater "ber Sonne (Ra), bem großen Gotte, ber von (ober als) Anfang "an war"531). In Tentyra erscheint sie als "die Kuh, welche am "Anfang mit bem Gotte Run in die Erscheinung trat, indem die "Welt in Finsterniß lag", und als "Reit, Die Große, Die Mutter "bes Gottes, die Herrin von Sais, die Starke (Usert) in Tentyra, "bie herrliche Ruh, die Mutter ber Sonne, die Anfängliche, Die "zuerft von den Göttinnen nährte".

113. In den Heiligthümern der Göttin zu Sais sind es gewisse Tempelräume, welche den mythologischen Inschriften einen reichen Stoff zu lehrreichen Bemerkungen und Erläuterungen darbieten. In dem sogenannten "Süd- und Nordhause" befanden sich die heiligen Bäume der Göttin, das Serapeum oder der Fundort der Reliquie des Gottes Osiris und zugleich sein Begräbnisplat, serner die Werkstätte der heiligen Frauen und Väter (mit dem Namen der Sebeq belegt), oder "das Haus der gewebten Stoffe", welche die Zeuge für den Tempelbedarf lieserten und deren Bebeutung auch in Bezug auf den Todtenkult einen sehr geheinnißs vollen Beigeschmack hatte<sup>532</sup>). Ein anderer Tempel, der von Hatscheb oder Hatschebit, mit unbestimmtem Sinne des zusammensgesetzten Wortes, war dem Kult des Osiris geweiht und hieß deßhalb auch "Haus des Gottesleibes". Besondere Heiligthümer waren der Verehrung des Ra und des Tum geweiht und in gleicher Weise die Gottheiten der sartischen Enneas durch entsprechende Kapellen bedacht<sup>533</sup>).

## Die verjüngte Welt der Erscheinungen

ober

Horse bas Kind."

114. Die Darstellungen und die Namen des ägyptischen Lichtsgottes Harpokrates und seiner Localsormen bieten vor allem in der griechischerömischen Spoche Aegyptens ein beliebtes Thema sür die Sculpturen und Inschriften der Tempel des Landes dar. Der Gott, als Kind M. M. (Arud) oder Jüngling (hunu) mit der Iugendlocke an dem rechten Schlase dargestellt und den Zeigesinger der rechten Hand dem Munde nähernd, erscheint als Sohn des Osiris und der Isis, als der zu neuem Dasein wiedererstandene Osiris. Wie in dem Vater sich die Sonne und der Mond in ihrem Lause in der unteren Himmelshemisphäre abspiegelt, so symbolisirt der junge Horus die zur oberen Hemisphäre in ihrem Tages und Iahreslause, d. h. am Morgen, am Iahresansang und im Frühling emporsteigende junge Sonne, wie andererseits das Licht des zus

nehmenden Mondes, am Anfang des Mondmonates und als Frühlings=Bollmond. Ganz richtig bemerkt deshalb Blutarch (K. 65), baß der Sonnen-Sarpofrates um die Zeit der Wintersonnenwende unter den früh aufgeschossenen Blumen und Blüthen zur Welt komme und daß man die Tage des Kindbettes der Isis nach ber Frühlingenachtgleiche feiere. Un ben Namen bes Sorus, bes ägyptischen Apollo, knupfte fich die Borftellung der zur Oberwelt emporfteigenden beiden himmelslichter der Sonne und des Mondes. Denn die Sprachwurzel hr, aus der er hervorgegangen ift, hat Die Grundbedeutung bes fichtbaren Oberen im Gegensate jum unsichtbaren Unteren (xr). Als Praposition bezeichnet fie so viel als oben auf, auf, über, als Abjectiv (hri) das obere, oben befindliche, als Substantiv einen oben Stehenden, einen Oberen, Hochstehenden, und in der weiblichen Form den oberen Himmel (hrt), als Berb sich nach oben, nach aufwärts begeben. Der Gott Hru, Hur, Hor hat bemnach unzweifelhaft die Bedeutung, die ich ihm beigelegt habe. Die häufige Zusammenstellung Ra-Horus (Ra-Hru) fann daher wörtlich nur durch "die obere Sonne" übertragen werben und Hor-pi-chrud ist aus bemselben Grunde bas aus ber unteren Hemisphäre zur oberen emporsteigende Lichtfind, wie der Name des Bor-uer oder des "großen alteren Borus" die herangewachsene sommerliche Sonne in ber oberen Hemisphäre ihrer ersten Bedeutung nach bezeichnet.

So verschieden nach Bild und Namen, dem Anschein nach, die Localgestalten des Harpokrates sein mögen, so gehen sie dennoch auf den Urthpus zurück, der sich in dem letzten Gliede der Trias Osiris-Fis-Parpokrates darstellt.

115. Bereits oben (S. 232 ff.) habe ich auf die bilberreiche Sprache ber Denkmäler hingewiesen, in welcher der Auf- und Untergang der Sonne und des Wondes, die Stellungen und Wandlungen der "beiden Augen" der Gottheit im Lause des Wonats und der Jahreszeiten und ihre Rückschr zu demselben Ausgangspunkte nach Jahresfrist mit den verschiedenen Lebensaltern im Dasein des Menschen verglichen werben. Der Gott Horus von Groß-Apollinopolis ift "ein schöner Jüngling" (hunu nofer), der "in der Frühe des "Morgens geboren wird, er ift die Sonne (Ra) in der Mittags= "zeit und, wenn er nieberfteigt jum Beftlande Manun, ein "verehrungswürdiger Greis für beffen Geburt es täglich Morgen "wird" 534). Gin gewisses Schwanken in ben Ausbruden ift gelegentlich nicht zu verkennen. In ber oben S. 233 in der Uebertragung aufgeführten Inschrift heißt 3. B. ber Lichtgott Ra ein Rind am Morgen, ein Jüngling gur Mittagezeit, Atum am Abend; gang ebenso anderwärts: ein Rind am Morgen, ein Greis am Abend, ober: ein Greis am Abend, ein ichones Rind am Morgen 535). Wie der am Morgen leuchtende Sonnengott in diesen Beispielen und in ber Mehrzahl anderer als Rind (grud, gi) aufgeführt wird, so erscheint er in der oben citirten Inschrift als Jüngling. Alehnlich verhält es sich mit dem Monde an den verschiedenen Tagen bes Mondmonats. Um unsichtbaren Neumonde empfangen, heißt er am gewöhnlichsten ein Kind, am zweiten oder dem sicht= baren Neumondstage und am Bollmondstage, dem 15. des Monats. ein hinfälliger Greis (f. oben S. 235). Andere Texte, wie unten gezeigt werben soll, seten für einen besonderen Bollmondstag an Stelle bes Greifes ben "ichonen Jungling" ein ober laffen biefen bereits an dem vorher genannten zweiten Mondtag eintreten 536).

In einem erweiterten Sinne stehen dem täglichen Aufgange d. h. der täglichen Geburt des Lichtfindes seine Geburten in den von dem Sonnen- und Mondstande abhängigen Epochen des Jahres gegenüber. Daher die Rede von Opfern und Spenden, die der Sonne "bei ihrem täglichen Aufgange, und gleicherweise an den An"fängen der Jahreszeiten in Berbindung mit allem Gebräuchlichen "nach der Vorschrift des Buches von der Geburt des Gottes" dargebracht wurden  $^{537}$ ). Auch die fünf Schalttage, an welchen die Kinder des Gottes Deb und der Göttin Rut geboren wurden, so

wie der darauf folgende Neujahrstag gehörten zu den Festtagen, welche zu Ehren der jungen Sonne geseiert wurden. Ein Text aus Ptolemäer = Zeit 538) bezeichnet diese Spochentage als "die über"schüfsigen, an welchen die Göttin Nut ihre Kinder geboren hat und "gleicherweise (als) den Tag des Jahresanfanges, an welchem Ra "aus der Lotusblume im großen Gewässer emporgestiegen ist". Nehnlich verhielt es sich mit dem verjüngten Mondlichte.

116. Seiner ältesten Anlage nach begann das altäg. Jahr an bem Tage bes jul. 19,20. Juli, an welchem in der Stiftungs-Epoche besselben die Sonne der Sommerwende, der Beginn der Nilschwelle und der Aufgang des Isis-Sothis-Sternes oder des Sirius gleichzeitig stattgefunden hatte. Der Neujahrstag stand an der Spite des Bauernjahres, das nach der ältesten Eintheilung in die drei Jahreszeiten ber Ueberschwemmung, ber Felbarbeit und ber Ernte zerfiel, wobei die lette von der ersten durch die fünf Schalttage getrennt war. Jede der drei Jahreszeiten begann mit einer beson= beren Keier der neuen Jahreszeiten-Sonne, welche als Freudenfest Am Neujahrstage war es das Erscheinen der Jahressonne, welche die Ueberschwemmungs-Jahreszeit gleichsam einleitete. Monate später, am ersten Tage ber Jahreszeit ber Felbarbeit, war es das Fest der Krönung des Sonnen-Horus, mit welchem die zweite Beriode des Bauernjahres ihren Anfang nahm, und die Jahres= zeit der Ernte, zugleich die Zeit des Frühlings, begann mit einer Frühlingsfeier, welche als die Geburt der Sonne bezeichnet ward. Die Eintheilung des Jahres in drei Tetramenien d. h. je vier Monate umfaffende Epochen stand jedoch nicht im Ginklang mit den vier aftronomischen Sonnenpunkten im Laufe des Kalenderjahres und eine Verschiebung berselben mußten sich außerdem in Folge des Vorrückens der Nachtgleichen im Laufe der Jahrhunderte und Sahrtausende nothwendiger Weise bemerkbar machen. ältesten Geschichte bes Jahres konnte die Halbirung desselben in zwei große Sälften nur einen schwachen Erfat für die feststehende aftro-

nomische Thatsache bieten. Die erfte Sälfte, vom Neujahrstage an bis zum Schlusse bes Monats Mechir (20. Juli bis 15. Januar), entsprach den Erfahrungen der alltäglichen Beobachtung, denn es waren die an Licht und Länge abnehmenden Tage des Jahres, bie zweite Hälfte bagegen, vom 16. Januar bis zum 19. Juli bin (1. Phamenoth bis 5. Schalttag), umfaßte bie gunehmenben Tage des Jahres. Diesen stand das linke heilige Auge, jenen das rechte vor (f. oben S. 251 ff.). Man vergleiche damit die folgende Stelle bei Macrobius 539): Nec solus Leo, sed signa quoque universa Zodiaci ad naturam solis jure referuntur et, ut ab Ariete incipiam, magna illi concordia est. Nam is per menses sex hibernales sinistro incubat lateri, ab aequinoctio verno supra dexterum latus, sicut et sol ab eodem tempore dexterum hemisphaerium, reliquo ambit sinistrum. Die zunehmende Rurze ber Tage, in welchen zugleich die Abnahme ber Ril= schwelle stattfindet, wurde mythologisch als der siegreiche Kampf des finsteren typhonischen Set gegen ben absterbenden Dsiris aufgefaßt, die zunehmende Länge berselben als die Wiedergeburt des begrabenen Gottes in Geftalt feines Sohnes Sorus, "bes Rächers "seines Baters".

Einer späteren Spoche bes Kalenderjahres und seiner mythoslogischen Formeln gehört die Schöpfung der kleinen und der großen Sonne unter den Namen Sokar und Horus an, jene die Sonnengeburt nach vollzogener Winterwende, diese den Sonnenstand zur Zeit der Sommerwende bezeichnend, beide aber den Sonnenslauf in der oberen Hemisphäre umfassend.

Aelter, weil mindestens bis in die Zeiten der neunzehnten Dynastie zurückgehend, ist das große Frühlingssest, welches an dem Tage des Bollmondes im ersten Wonat der Erntejahreszeit oder im Pachon (17. Wärz dis 15. April) geseiert ward, in Verbindung mit einem Dankseste zu Ehren der Erntegöttin Kanut nach der eingeheimsten Wintersaat. Die Frühlingssonne stand im vollsten Jugendglanze da und die Menschen feierten ihr Fest wie das eines neu erschienenen irdischen Königs, der auch seinerseits thatsächlich als ein Horus-Jüngling in den späteren Titel-Inschriften aufgeführt zu werden pflegt.

Se nachdem man den Eintritt des Frühlings auf die Geburt des Sonnenkindes nach der vollendeten winterlichen Jahreszeit oder auf den herangewachsenen Sonnenjüngling bezog, erschien der Gott bald unter dem Namen eines Harpokrates, Horspischrud d. h. "Horus des Kindes", oder eines "schön en oder süklieben Jüngsulings" (hunu nofer, der mrt). Beide gehen in einander auf als Frühlingssonne, beide dienen der HarpokratessForm als Grundlage der Darstellungen, die den Gott bald in der Gestalt eines sitzenden Kindes, bald in der eines stehenden Knaben zeigen.

117. Wie die junge Sonne des Frühlings unter der Auffassung eines Kindes oder Jünglings ihren symbolischen Ausbruck in Bild und Wort fand, wobei die Sonnenscheibe Q auf bem Saupte desselben 🔏 als charakteristisches Merkmal galt, so diente in ent= sprechender Beise die Gestalt eines Kindes (xi, xrud) und eines Anaben (hunu, nu) mit ber Mondscheibe O auf bem Robse zur Umschreibung des Neumondlichtes am Anfang eines jeden Mondmonates und besjenigen Bollmondes, an welchem im Frühlingsmonat Bachon die eigentliche Keier des Krühlingspunktes alliährlich festgesett war, also bes Frühlingsvollmonds. Rach der thebanischen Bezeichnung hieß Thot als Mondgott Chons, ein Name, ber von bem Zeitworte xns 540) mit der Bedeutung von "durchstreifen, durch-"laufen" (um etwas zu suchen) abgeleitet worden ist. In den Inschriften der Pyramide des Königs Unas findet sich ein deutlicher Beweis bafür in ber Stelle 541): "Unas freist burch ben himmel "dem Ra (ber Sonne) gleich, Unas durchstreift (xns) ben himmel "dem Thot (bem Monde) gleich". Dem Sonnenfinde und dem Sonnenjungling horus ftand in entsprechender Auffassung bisweilen ein Mondfind Chons=pi=chrud und ein Mondjüngling Chons= hunu gegenüber. Auch unterägyptische Gestalten des Thot=Chons erscheinen als Vertreter des Mondfindes und Mondjünglings, wie beispielsweise der Gott Anhur=Onuris von Sebennys, zugleich "der Speerträger Horus, der Kämpser" (demā, temā) genannt, welcher am Tage des sichtbaren Neumondes als Kind (xrud), am Bollmondstage (des Frühlingsmonats) als Jüngling (hunu) bezeichnet wirds<sup>42</sup>).

Die besondere Bedeutung des lunaren Chons und seiner Loscalsormen, zu denen auch Horsamtau gehört, als des Frühlingssvollmonds geht aus seiner Stellung als Vorsteher des ersten Mosnats der Frühlingss und Erntejahreszeit hervor<sup>543</sup>), der nach ihm geradezu als Paschons d. h. "der des Chons" genannt ward, eine Benennung, die sich als Paschons dis auf den heutigen Tag in dem Kalender der Kopten erhalten hat. Ueber die lunare Rolle des Gottes Chons können auch nicht die mindesten Zweisel des stehen und man wird Texte wie z. B. die folgenden auf dem Phon vor dem ChonssTempel in Theben ihrem Werthe nach zu würsbigen wissen.

"Chons in Theben, der Gott Nofershotep (Nephotes "nach griech. Umschreibung), der Herr der Wahrheit und der Erste "in seinem Heiligthume, ist der Wond in der Nacht und der zweite "Lichtstrahl (nächst der Sonne), ist der Vollmond, der sich als "linkes Auge ausspannt, der fortdauernd ein Greis wird in der "Zeit, die ihm beliebt, und der sich zum Kinde versüngt, wann es "ihm gefällt. Er wird empfangen an der Neomonie und er wird "geboren am 2. Mondtage, nachdem er am 15. Mondtage zu einem "Greise geworden."

"Wenn er sich verjüngt, ein feuriger Stier, ist er in seinem "höchsten Alter ein verschnittener Stier. Wird es für ihn "Nacht und bringt der zunehmende Mond das Licht, so läßt er "steigen die Stiere, befruchtet die Weiber, läßt wachsen das Ei im

"Leibe, bläst seinen Odem in die Nasenlöcher und füllt mit Luft "die verstopste Kehle."

In Theben erfreute sich Chons als Sohn des Ortskyrios Amon uud seiner Gemahlin, der Göttin Mut, eines besonderen Kultes unter dem Hauptnamen "Chons-pi=chrud, das sehr große "erste Kind des Amon". Er war dort nicht nur der "zweite "Lichtstrahl" (son-nu n suu) in seiner Eigenschaft als Wondsgott, sondern auch der erste Lichtschein als Sonne im Frühlingszeichen, als "der schöne süßliebe Jüngling". Die nachstehende Inschrift<sup>544</sup>) wird diese seine neue Eigenschaft mit genügenden Besweisen belegen.

"Chonsepiechrub, das sehr große erste Kind des Amon, "ber ichone fugliebe Jungling, bie wiederverjungte Sonne "(Ra) in Theben, ber Sohn feiner Tochter Rubit, ein Rind "am Morgen, ein gebuckter Greis am Abend, ein Jüngling am "Anfange ber Jahreszeiten, welcher tommt als Rind, nach-"bem er gebrechlich geworben und bie Geburten wiederholt, "gleichwie die Sonnenscheibe." Das will mit anderen Worten so viel sagen, als Chons ist ebensowohl die tägliche Morgensonne und die Frühlingssonne im Sonnenjahre als der zunehmende Mond im Mondmonat und der Frühlingsvollmond im Mondjahre, oder mit anderen Worten, er ist ein Symbol des sich erneuernden Lichtes als Sonne und Mond aufgefaßt. Wie der ombische Sebek-Ra "ber schöne Jüngling am Anfang einer Jahreszeit (als Frühlings-"sonne) und der Mond, der als linkes heiliges Auge strahlend "aufgeht" (als Frühlingsvollmond) in den Inschriften 545) gepriesen wird, so ist der thebanische Chons zugleich die junge Frühlingssonne und der junge Frühlingsvollmond, die beide in dem Frühlingsmonat Bachon ihren gemeinschaftlichen Geburtstag feiern. Er und seine localen Formen sind es nach dieser Richtung bin, von benen bie Inschriften melben, fie seien "ber Horus in seinen beiden "Augen", nämlich Fr im Sonnen= und Mondauge, wobei nach Brugid, Mythologie.

bem Inhalt der mythologischen Inschriften die Beziehung bald auf das Sonnenlicht, bald auf das Mondlicht mehr in den Vordergrund tritt. So wurde in der unterag. Stadt Scheden-Pharbathus ein Horus mit dem Zunamen Merta oder Merti verehrt, d. h. "der "sich auf das Augenpaar bezieht", welcher mit bem bekannten Gotte "Min, dem Mondgotte in der (oberäg.) Stadt Apu-Banopolis" gleichgestellt wird 546). Obgleich der pharbathische Horus als sperberköpfiger Mann mit der auf ben Bockhörnern ruhenden Sonnenscheibe über bem Haupte bargestellt wird (feine Hände tragen bas rechte und das linke Auge), so waltet bennoch seine lunare Natur, entsprechend der des thebanischen Chons, vor, wie es die Zusammenstellung mit dem panopolitischen Mondgotte Min beweist. mit seinem Rebennamen Ra=mutef, Horus, Bor=Tema (Ho= rus der Rämpfer), Hor=nacht (Horus der Starke), Amon= Ra, Aper (āpr) genannt und als Sohn des lunaren "Osiris, "bes Stieres bes Beftlandes" und ber Sfis-Aperfit (apret)= Sochit-Tafnut-Chontabotit aufgeführt, wie ich es weiter unten in dem Rapitel über die Horus-Formen nachweisen werde, stellt mit seiner in Koptus verehrten Localgestalt das zunehmende Mondlicht von der Neomenie an dar, das am Frühlingsvollmonds= tage seine Wiedergeburt alljährlich feierte. Auch der Horus= Merta von Pharbathus erscheint als Sohn des "Ofiris, des "Stieres bes Beftlanbes" und einer Sathor, Die mit ber "tenthritisch apollinopolitischen Sathor, ber Gottesmutter bes "Ramutef" auf gleicher Stufe steht. Wie die Doppelbezeichnung Min-Ra es lehrt, ift Min ebensowohl das verjüngte Sonnenlicht wie das Mondlicht an dem Frühjahrstage bes altäg. Kalenderjahres, beffen Feier in einzelnen Inschriften ber späteren Epochen "die der Verbrüderung (snen) der beiden Stiere", ber Sonne und des Mondes, genannt wird. Auf dem Sarkophage des Banohemisis zu Wien 547) wird der Todte mit den Worten angeredet: "Du streckst beinen Arm aus, sagt Ra selber, du gesellst dich zu

"ben Bootsleuten seines Sonnenschiffes, es verbindet sich der Glanz "der beiden Lichter der Sonne und des Mondes über deinem Leibe "an dem Festtage der Verbrüderung der beiden Stiere" d. h. am Frühlingsseste des Monats Pachon. Auf dem Chons-Ph-lon<sup>548</sup>) von Theben heißt es gleichfalls wörtlich: "Das Fest der Ver- "brüderung der beiden Stiere, des Sonnen- und des Mond- "lichtes (haiti), wie sie mit Namen genannt werden." Plutarch (K. 52) hatte daher vollkommen Recht zu behaupten, daß die Aegypter die Sonne und den Mond für des Horus Auge und Licht hielten, denn in beiden stellt sich Lichtgott Ra dar, der in seiner Osirisform bezeichnet wird als: "Er, siehe, der Sonnengott, der "Große der Götter, und der Mondgott, der Große am 2. Mond- "tage (des sichtbaren Neumondes), der Stier am Himmel zur Zeit "bes Neumondes" <sup>549</sup>).

Daffelbe Berbum anan, "fich verbrüdern", hatte, wie feine ein= fache Form an, eine zweite Bedeutung "riechen, anriechen, mit ber "Nase berühren", die ich durch schlagende Beispiele nachgewiesen habe 550). Das Keft "ber Berbrüberung ber Stiere", von bem bie Rede ist, wurde defihalb auch als das der Nasenberührung oder bes Beschnüffelns der Stiere aufgefaßt, wie z. B. in einer Inschrift aus Edfu, welche sich auf den lunaren Chons diefer Stadt bezieht 551). Der genannte Gott, als Sohn bes Horus von Apollis nopolis und der Göttin Sathor dargestellt, heißt barin: "Chons "von Apollinopolis-Magna, das Kind (xi) am 2. Mondtage, ber "Chrwürdige (amaxu) am 15. Mondtage, ber Lichtschein (sui) am "oberen Himmel, welcher das Sonnenlicht vertritt, der die Nacht "erhellt als zweite Sonne", und wird von drei Lichtaffen (f. S. 150) mit den Worten angerufen: "Du gehst uns auf als Kind am Tage "bes sichtbaren Neumondes" (2. Mondtag), "Du strahlst uns am "Tage des Bollmondes" (15. Tag), "Du schauft beinen Bater (Die "Sonne) am Tage ber Beschnüffelung ber Stiere" b. h. am Tage des Frühlingsvollmondes im Monat Pachon.

Digitized by Google

118. Nach dem altägyptischen Kalenderschema ist der Geburtstag bes Urtypus ber Barpofratesformen, "bes Gottes Borus, "Sohnes ber Isis und bes Dfiris", auf ben 28. Tag bes Donats Bharmuti angesett 552). Man feierte an demselben das panegprische Keft bes Harsiesis (Hur-si-Esi b. i. Horus Sohn ber Isis) verband damit eine Procession bes Gottes ober seiner besonberen Localformen in ber Gestalt eines Sarpotrates ober bes Kindes Horus. Im Kalender von Esne 553) steht nach alter Satung ber Tag verzeichnet als "Fest bes Barfiesis und als "Exobeia des (latopolitischen Harpotrates) Hita=pi=chrud und des "Harfiesis". Im normalen Sothisjahre entspricht bas Datum einem julianischen 17. März. Der Geburtstag des Reugeborenen fiel also in die Zeit vor der naben Frühlingsnachtgleiche, nach beren Eintritt, wie Plutarch 554) bemerkt hat, die Aegypter die Tage der Reinigung der Wöchnerin in festlicher Weise begingen. Auch in astronomischem Sinn mit Bezug auf den Mond war dasselbe Fest ber Geburt des Harpotrates, auf Grund des Buches "von ber Ge= "burt bes Ra" feftgeftellt. Der Ralender von Esne bemertt über das Datum des 3. Pharmuti (sothisch d. 17. Kebruar, der Früh= lingsanfang, alex. b. 29. März, zur Zeit ber Frühlingsnachtgleiche) Folgendes: "Man veranstaltet eine Exodeia der Göttin Neit und "bes Gottes Hikapichrud in der Zeit des Morgens. Hat die "Sonnenconjunction stattgefunden, Rudfehr. Dies ift bas ansehn= "lichste Fest bieser Göttin. Man führte aus, mas bas Buch ,von "der Gottesgeburt bes Ra' vorschreibt, an diesem heutigen Tage. "Man führt aus, was das Buch ,von der Gottesgeburt des Ho= "rus" vorschreibt am 2. Mondtage (dem sichtbaren Neumonde) "dieses Monats." Im Ralender I. von Ebfu ist berselbe Mond= tag als astronomisches Datum "ber Geburt bes Horus, Sohnes "ber Isis und bes Osiris" bezeichnet, wobei in Bezug auf bie Epoche des sichtbaren Neumondes die Tage vom 2. bis zum 21. des Monats Pharmuthi (16. Februar bis zum 7. März, Früh=

lingsanfang) bes normalen Sothisjahres für bas Gebären ber Göttin Isis als die maßgebenben bezeichnet werben.

In einzelnen Inschriften bes Tempels von Dendera wird der eingetretene Neumond des Monats Bachon als der Tag der Ge= burt des solaren Harpokrates von Tentyra, bald Si-Hathor "Sohn ber hathor", balb harsamtus, balb horus genannt, in der mythologischen Phraseologie bezeichnet. Es ist derselbe, welder in ben von Prof. Dümichen veröffentlichten Ralenderangaben aus der Katakombe des Thebaners Noferhotep unter dem Neumondedatum im Bachon ale "Fest ber Göttin Ranut" aufgeführt wird. Auch im Kalender von Esne geschieht bieses alten Tages Erwähnung, ba unter bem 1. Bachon gegen ben Schluß hin die Rede ift von "ber Kestfeier an diesem Tage, dem fogenann= "ten Feste der Ranut". In Erment, woselbst die Göttin Rat= tau als die Mutter des localen Sarpokrates verehrt ward, ift in einer Inschrift von der Gebärkammer in einem bestimmten Gemache ihres Tempels die Rede 565), wobei sich der Text der Worte bedient: "Sie tritt in biefelbe in Frieden ein am Anfang einer "Jahreszeit (nämlich bes Frühlings) zur Beit bes Festes "ber Göttin Ranut". Auf denfelben "Anfang einer Jahreszeit" spielt bereits eine Inschrift aus ber ersten Salfte ber Beit ber XVIII. Dynastie an, welche ein Decret Königs Thutmosis III. vom 7. Papni seines zweiten Regierungsjahres enthält. Gin bestimmtes Fest sollte nämlich am 21. Pharmuti gefeiert werden: "an der Feier des Anfangs der Jahreszeiten". 3m normalen sothischen Jahre fiel ber 21. Pharmuti auf ben jul. 7. März, d. h. 30 Tage vor der Frühlingsnachtgleiche, die zur Zeit der Herrschaft jenes Pharao am 2/3. April stattsand, das gemeinte Fest tonnte fich baber nur auf die Feier bes Frühlingsanfangs beziehen.

Waren diese Tage als vorschriftsmäßige Feste der Geburt der Frühlingssonne, des solaren Harpokrates, die allgemein

gültigen, so wurde in dem dem Pharmuti folgenden Monate Pachon, welcher dem Lunaren Harpokrates oder dem Mondgotte Chonsu geweiht war, die Feier des Frühlingsmondes in ähnlicher Weise ein für alle Mal fizirt. Denn auch darüber geben die vorhandenen Kalender die befriedigendste Auskunft.

Nach dem Kalender von Ebfu I. und II. sollte am 15. Tage besselben (im sothischen Normaljahre ber 31. März, um die Zeit ber Frühlingsnachtgleiche), zur Zeit des Vollmondes, nach der Vorschrift bes Buches "Bon ber Gottesgeburt" bas Geburtsfest bes solaren und lunaren Gottes Sorsamtau geseiert werben. barauf folgenden 10 Tage waren ben speciellen Exobeien und sonstigen Feiern dieses Gottes gewidmet, wobei am 19. Tage (= 4. April) eine Procession des eponymen Monatsgottes Chons nach dem Dache des Tempels von Grok-Avollinopolis ausgeführt werden sollte. Nach einer dem Kestkalender I. hinzugefügten Kalender= notiz, die sich auf dasselbe in Heliopolis gefeierte Kest bezog, wurde ber 11. Bachon (= 27. März) als ber Tag "ber Niederkunft ber "Göttin Jusas, wie man die tentyritische Hathor benennt, d. h. "bes Sonnenauges, ber Mutter bes Gottes Schu und ber Göttin "Tafnut, bis zum 21. Tage" angesehen, während im Kalender II. dasselbe Ereigniß unter dem 1. Bachon (17. März) verzeichnet steht.

Zur Zeit der Aufstellung des (alex.) Kalenders von Esne hatte die Geburt des Frühlingsmondes im Monat Pachon seine alte Bedeutung verloren, denn der erwähnte Monat siel in die Zeit vom 26. April dis 25. Mai, also über einen Monat nach der einsgetretenen Frühlingsnachtgleiche. Dennoch mußte das altherkömmsliche große Fest im Kalender seine Stelle sinden und mit Kücksicht auf das heilige Sothisjahr entsprechend geseiert werden. Die dem sothischen Kalender entlehnten Angaben haben daher trotz ihrer Berschiebung ihren bestimmten Werth. Unter dem Datum des 1. Pachon (sothisch — 17. März) wird "die Geburt der Gottheiten Schu, "Tafnut und ihres Sohnes des Gottes Hitapichrud, dieser ist

"nämlich der Gott Deb" angegeben und hinzugefügt, daß an diesem Tage "ber Gott Schu das (Mond-)Auge des Gottes Thot seinem "Befiter zurückbringe". Zugleich aber fand an demfelben Tage bie Inthronifirung bes jungen Barpotrates in seiner Localform Sita= pischrud statt, wobei berselbe auf einen goldenen von einem Löwen getragenen Rönigssessel gesetzt ward, wie er in den bilblichen Darstellungen und in Bronzegussen häufig genug wieder erscheint. Ich erinnere an eine besondere Abbildung besselben auf einer Wand des Tempels von Phila, worin "ber philenfische Harpokrates, das "sehr große Kind bes Ofiris" auf bem beschriebenen Throne seinen Blat eingenommen hat 556). Die Tage bes 3., 6., 14., 15., 16., 18., 20. und 22. Pachon (= 19., 22., 30., 31. März und 1., 3., 5. und 7. April) sollten besonderen Geremonien gewidmet werden, wobei der junge harpofrates (hifapichrud von Esne) bald in ber "Be-"bartammer" (pi-mas), bald in Gegenwart "feines Baters, bes "Gottes Chnum" abwechselnd mit jenen Kronen geschmückt werben sollte, welche auch sonst auf ben Denkmälern ben göttlichen Horustindern und den regierenden menschlichen Königen eigen sind (f. unten), um gleichsam den Frühlingsanfang ihrer Königsherrschaft am Himmel oder auf Erden symbolisch zu bezeichnen. war z. B. der 16. Tag (= 1. April) berjenige, an welchem er "vor "seinem Bater" die Doppelsederkrone Schuti 🛭 empfangen sollte. Ein sehr lehrreicher Text in Dendera dient dazu, eine darauf bezügliche Darftellung 557) zu illustriren. Der regierende König reicht bem Gotte Sorfamtau, "welcher aufgeht als Scheibe aus bem "Innern der großen Doppelfeder Do des Ra", die Doppelfeder über der Sonnenscheibe stehend D. Die Worte daneben lauten in klarer und deutlicher Sprache: "Ich reiche dir die Doppelfeder A, welche "bie Scheibe O trägt, für beine Stirne, von großer Bedeutung (?) "gemäß ber Vorschrift über ben 15. Mondtag. Ift das rechte hei"lige Auge (die Frühlingssonne) voll, entspricht das linke Auge (der "Mond) der Berechnung, und verbinden sich die Lichtstrahlen (beischer) mit einander, so leuchtest du am Himmel als verschnittener "Stier (d. h. am Tage des Bollmonds, s. S. 360), versehen "mit dem linken heiligen Auge (dem Monde) und dem Auge des "Horus (der Sonne)." Der Hinweis auf die Nachtgleichenseier der Frühlingssonne zur Zeit des Frühlingsvollmonds im Monat Pachon dürfte kaum mißverstanden werden. Auch der große Kalender von Dendera erwähnt diesen Tag unter der kürzeren Fassung: "Fest des "15. Mondtages dieses Monats. Das ist der Tag der Feier des "großen allgemeinen Bollmondsestes. Exodeia der Göttin Hathor. "Conjunction der Sonnenscheibe. Platz zu nehmen in der Gebärsfammer."

119. Ich habe oben angeführt, daß das Frühlings-Horuskind an seinem größten Teste mit jenen Kronen geschmückt warb, welche seinen Nachfolgern auf Erden, den menschlichen Königen, an ihrem heiligen Krönungsfeste am Tage der Frühlingsnachtgleiche in seier= licher Beise übergeben wurden. Der König ward als "Sohn bes "Ra" betrachtet, in Folge dieser vornehmen Abstammung wurde er zu einem "Horusjungling" (Hur-hunu) b. h. zu einer Fruhlingssonne auf Erden, und er empfing aus ben Sanden seines Baters - worunter stets nur Ra, die Sonne verstanden werben barf — seine königliche Herrschaft und nahm ben Blat auf bem Throne seines Erzeugers, des Sonnengottes Ra, ein 568). alles lassen die officiellen königlichen Titel der Könige und vor allem der Ptolemäerfürsten klar und deutlich ankommen. wöhnlicher erster Ehrentitel trägt regelmäßig die Worte: "der le= "bende Horusjungling" ober "ber lebende ichone Horusjungling" an ber Spite, bezeichnet ben Fürsten daher mit bem Namen bes Harpotrates, und Ptolemaus XIII., von ben Griechen Neos Dionysos zubenannt, was im Aegyptischen ein neuer, verjüngter Ofiris bedeutet, heißt genau so wie der fünfte Sarpokrates, welcher inschriftlich (f. unten) als Ofiristind durch den Rusat "der schone "füßliebe Jüngling" ausgezeichnet wird. Reben seinem wirklich bestehenden irdischen Geburts = und Thronfolge = Tage wurden dem Rönige in den Tempeln die Geburts- und Krönungstage an denfelben beiben Tagen gefeiert, an welchen bie junge Jahres- und Frühlingssonne ins Leben trat, b. h. in ber Cpoche bes Sahres= anfanges und ber Frühlingenachtgleiche. Man wird es nunmehr in der That verstehen (und dies ist früher von anderer Seite her vermuthungsweise ausgesprochen worden), daß 3. B. nach Inhalt des Decretes von Rosette (vom 27. März 196 v. Chr.) dem Rönige Ptolemaus Epiphanes im Jahre 204 v. Chr. am Tage bes 17. Mechir des laufenden Wandeljahres das Krönungsfest zum ersten Male vollzogen wurde. Es entspricht der Tag dem jul. 27. März um die Zeit der Frühlingsgleiche oder dem 11. Bachon im festen Sothisjahre, von bessen Bortommen und Bedeutung ich oben bereits gesprochen habe. Es kann kaum zufällig sein, daß auch die heiligen Krönungstage der Pharaonen Ramses III. und Thot= mosis III. um dieselbe Epoche angesett erscheinen. in dem bekannten Kalender Ramfes III. von Medinet-Abu 559) der 16. Pachon (im festen Sothisjahre = jul. 1. April, an welchem in der Epoche von 1300-1200 v. Chr. wirklich die Frühlingsnachtgleiche eingetreten war) 560) an der Spite des Kalenders als "Krönungstag" verzeichnet steht, ift eine andere Feier besselben Krönungsfestes am 1. Tybi (jul. 17. November) angesett. Jener Tag bezog sich auf das heilige Fest, an welchem Ramses III. seine Herrschaft als irdischer Harpotrates begonnen, dieser auf den wirklichen Tag der Thronfolge. In einem kleinen Berzeichnisse 561) der Hauptfesttage, welche unter ber Regierung Königs Thotmosis III. in Theben geseiert wurden, ist der 4. Tag wiederum des Monats Bachon d. h. ber jul. 20. März im festen Sothisjahre als (beiliger) Krönungstag aufgeführt. Daß die Feier abhängig war von dem eingetretenen Neumond im Monat Bachon, beweift ein vielbehandeltes Tatum nach dem Wandeljahre aus derfelben Regierungsepoche. In der sog, statistischen Tasel von Karnak ist im 23. Regierungsjahre des Königs der 21. Tag des lausenden Wonats Bachon, zugleich der Tag der Reumondsseier, in der Frühe des Worgens, als Fest der Krönung notirt. Was wir aus diesen überslieserten Daten lernen können, scheint mir darauf hinauszugehen, daß in den Ptolemäerzeiten das astronomisch bestimmte Fest der Frühlingsseier an seinem wirklich entsprechenden Tage im lausenden Wandeljahre gleichzeitig als heiliges Krönungssest des Herrschers begangen wurde, während in den älteren Zeiten ein bestimmter Wondtag im Wonat Pachon des lausenden Wandeljahres derselben Bestimmung diente.

120. Ich bemerke zum Schluffe, daß die erhaltenen Tempel Aegyptens aus ber griechisch-römischen Epoche, wie in Phila, Edfu, Ombos, Esne, Theben und Dendera, in Geftalt kleinerer Beilig= thumer ober besonderer Bemacher sogenannte Daschent "Biegen-"stätten" ober Bimas "Gebärkammern" erkennen laffen, in welchen bie vermeintliche Geburt des Localgottestindes, aber auch seine Ernährung durch eine Amme (menāt) und seine Wartung durch eine Wärterin (ynemit) stattfand. Auch gewisse Priester walteten ihres Amtes als Barter und Erzieher bes jungen Sarpofrates, ähnlich wie sich bei ben jungen Königssöhnen Beamte mit ber gleichen Function befanden. Go nennen die Texte Jemand: "Bro-"phet und Wärter (ynmt) des Chons piechrub und Brophet und "Bärter bes Sika piechrub" 562). Die in Rede ftehenden Räume führten danach die mannichfaltigften Bezeichnungen wie: Sat-chnemit "Wartetammer", hat-nemmit "Schlaftammer", Bi-menat "Ummentammer", Sat=nud "Windelfammer", Sat-fcheta "ver-"borgenes Haus", gleichsam ein Harem nach morgenländischer Borstellung. In Phila wird Ofiris angerufen als "Herr in Theben, "seiner Wiegenstätte". Jemand heißt "ber die Binden wechselt dem "Gotte Onnophris in seiner Wiege am Reujahrstage" 563). Die Jahresgöttin Renpit wird "das Jahr der Wiege, die Herrin der "Wiegenstätte, welche dem Gotte Horus, dem Sohne der Isis, "eine gute Wiege schenkt", genannt <sup>564</sup>). Die Stadt Ombos wird bezeichnet als "die Stadt der Wiegenstätte der Göttin Apit. "Schwanger seiend gebar sie ihren Sohn an diesem Orte" <sup>565</sup>) und die Stadt oder der Tempel von Tenthra als "Stelle der Wiege "der Isis" <sup>566</sup>).

Im Tobtenbuche (Kap. 142) sowohl als in den Inschriften auf den Tempelwänden werden die "Wiegenstätten" in einer Bierheit personificirt und mit den Namen der vier Göttinnen der Enneas in Berbindung gebracht. Jede einzelne trägt ein unterscheibendes

Beiwort und ist durch ein of auf dem Ropfe gekennzeichnet 567).

Sie heißen als Maschentit oder "Wiegenfrauen" der Reihe nach

- 1. Uerit "die Große", Tafnut,
- 2. At "bie Hehre", Rut,
- 3. Refrit "bie Gute", 3fis,
- 3. Menchit "bie Berfthätige", Rephthys.

Sie treten sämmtlich als Schutzöttinnen auf, welche bei der neugebornen Sonne Ammen- und Wärterinnendienste verrichten. So erscheint Tafnut als "die große Wiegenfrau, die Uranfäng- "liche, welche zuerst den König von Ober- und Unterägypten säugt", Nut als "die Hehre, welche den Gott An (Osiris als Wond) mit "ihrer Wilch nährt", Isis als "die Gute, die Beschützerin ihres "Bruders in den Nomen" und Nephthys als "die Werfthätige, "die Schwester des Gottes (Osiris), die Wärterin (xnomit) des "goldenen Horus" 1668).

121. Wie oben bereits bemerkt ward, ist es die spätere Spoche ber ägyptischen Geschichte, welche sich mit Borliebe dem Kulte der Harpokrates-Gottheiten hingegeben hat, denn den zahlreichen Triaden in den Tempeln sehlte nirgends das dritte Glied in der Gestalt des in seinem Kinde wiederversüngten Kyrios. Bisweilen finden sich mehrere Harpokrates-Formen listenförmig zusammensgestellt und ihren bekrönten Kinderfiguren die localen Namen und Titel inschriftlich beigefügt. Als lehrreiches Beispiel diene die eine mir bekannte vollständigste Darstellung aus einem der Heiligthümer, die sich einst auf dem Tempelgebiete der Stadt Hermonthis im Süden von Theben befanden 569). Die Siebenzahl der Harpokrates erinnert dabei unwillkürlich an die Siebenzahl der großen Hathoren (s. S. 318).

# Die fieben Barpotrates in Bermonthis.

- 1. Hor=pi=Ra=pi=chrub d. i. "Horus die Sonne das Kind, "in Hermonthis, der Herr von süßer Anmuth". (Mit der dreisachen Krone des Thot.)
- 2. Hor=Schu=pi=chrub=ä=uer=tepi "Horu8=Schu, das "sehr große erste Kind des Gottes Wonth, der herrliche Jüng= "ling in Hermonthis, der als König gefrönt ist auf dem Throne "seines Baters Suteb (d. i. Deb-Sebet, s. unten) und auf den "Händen seiner Mutter, der Göttin Anit, ruht". (Auf dem Kopfe die viersache Federkrone des Gottes Schu=Anhur.)
- 3. Hor=Samtau=pi=chrud "Harsamtus das Kind der "großen Hathor". (Mit der äg. Doppelkrone.)
- 4. Hor=pi=chrud "Horus das Kind in Mendes, der wieder= "auflebende Gott Osiris, hervortretend in seiner Widdergestalt, "wenn er (der Widder) in Thmuis erschienen ist". (Die Osiris=frone auf dem Haupte.)
- 5. "Ahi, der Sohn der Hathor" (von Tentyra. Auf seinem Kopfe die Doppelkrone seines Baters, des Gottes Horus von Apollinopolis Magna).
- 6. Hika-pischrud "Hika das Kind, das geboren ward von "ber großen Göttin Sochit, welches ihr den Tribut aus dem

"Lande Thamhu (Libyen) bringt". (Auf dem Haupte die Krone bes Deb.)

7. Hor-Hekenu=(pi=)chrub, "ber Herr bes Schutes, ber "fluge Jüngling auf bem Gebiete von Bubastus (Namens:) Gottes=
"feld". (Die Doppelfrone auf bem Kopfe.)

Der Propator Tum=Ra und die männlichen Gottheiten der Enneas Schu, Deb, Osiris, Set, Horus in ihrer Auffassung als Lichtgötter sind in diesem Berzeichniß aus Hermonthis nach ihren Hauptsormen als Harpokrates vertreten. Man prüfe selber.

## 1. Harpokrates als junger Tum.

122. Das dritte Kind in der oben mitgetheilten Liste heißt Horsamtau, der griechische Harsamtus, mit dem einsachen Zussaße "Sohn der Hathor". In anderen Inschriften <sup>570</sup>) wird er vollständiger: "Horsamtauspischrud (das Kind) Sohn der Hasuthor, das ist Tum" genannt. Als sein Bater wird "Horchuti, "der große Gott in Apollinopolis, das Gottesbild in der Stadt "des Horus, das ist Ra" und als seine Mutter die tentyritische Hathor aufgeführt <sup>571</sup>).

"Harsamtus, das Kind (pi-xrud), der Sohn der Hathor "und der Sprößling des buntgesiederten Gottes" ist das dritte Glied einer Trias, die in gleicher Weise in Tentyra wie in Groß-Apollinopolis verehrt ward. In einer Darstellung zu Sohu ersicheint der sperberköpfige Bater Horbahudti mit aus vier Federn gebildetem Kopfaussake, die tentyritische Hathor als Mutter in der gewöhnlichen Auffassung der Hathor und das Kind beider, Horssamtauspischrud, als Gott mit der dreisachen Krone des lunaren Thot auf dem Haupte  $^{572}$ ). Der göttliche Horusskater, welcher mit "SchusSos, dem Sohne des Ra" zusammengestellt wird  $^{573}$ ), wie die Hathors Mutter mit der Göttin Tasnut (s. oben S. 315), ist zugleich "die große gestägelte Sonnenscheide" (äpi-uer) auf der

Spite ber Sonnenbarke 574), bes Schiffes bes Gottes Horchuti 575) ober die Sonne ber Sommerwenbe, jur Beit ber Stiftung bes sothischen Ralenderjahres die Sonne des Reujahrstages, ber am 1. Thot das größte Kest in Edfu gefeiert ward 576) und der zu Ehren "die Feste der Anfänge der Jahreszeiten", bei "der Con-"junction der Sonnenscheibe" 577), in entsprechender Beife nach den gebräuchlichen Borschriften begangen wurden. An allen diesen Sonnenständen erschien bas Rind Barfamtus als Bertreter bes wiedergeborenen Sonnen- und Mondlichtes, während der folgende Gott Ahi speciell ber jungen Sonne am Reujahrstage angehörte. Auf die Sauptfeier, die der Geburt des Gottes Sarfamtus am Tage des Frühlingsvollmondes, habe ich bereits oben S. 366 aufmerkfam gemacht. Darftellungen besselben Gottes und feines bei= ligen Sperbers mit ber Monbicheibe auf bem Ropfe 578) finden fich nicht selten vor, wie 3. B. die auf bem granitenen Naos bes Königs Amasis ber XXVI. Dynastie im Louvre.

123. Auch in Unterägypten tritt uns ein harpofrates als Barfamtus entgegen, welcher eine besondere Aufmertfamkeit berbient, da seine Kenntniß erst den neuesten Nachgrabungen und Kunden in Tanis=Boan geschuldet wird 579). Auf drei steinernen Tafeln aus Ptolemäerzeit (Ptolemäus II.) erscheint eine daselbst in ber griechischen Spoche Aegyptens verehrte Localtrias, welche aus ben brei Gottheiten Min, Utit=Buto und Sarsamtus befteht. Der Gott Min, wie er in Panopolis und Roptus verehrt ward, tritt als Kyrios ber Stadt Am ober Ampehu auf, ber Metropolis des 19. unterägyptischen Nomos oder des tanitischen. als seine Gemahlin erscheint eine Sathor=Utit(-Buto) mit der Nebenbezeichnung Hriutis (f. S. 327) in der gewöhnlichen Geftalt ber Göttin Utit (S. 326) ober als löwenköpfige Göttin mit der aufgerichteten Uräusschlange auf dem Ropfe. Isis-Natur geht aus der großen Nomenliste von Ebfu hervor, in welcher die Localgöttin von Am mit folgenden Worten ge-

schildert wird: "Isis ift baselbst in der Gestalt der Utit, Herrin "von Am=Stadt, welche an dem Blate Schidutis verehrt Barfamtus, mit ber Doppelfrone geschmudt, er-..wird" <sup>580</sup>). scheint als schreitender Knabe neben dem Bater Min und der Mutter Utit. Seine Bedeutung als Lichtgott mit Bezug auf die Frühlingssonne und den Frühlingsvollmond ist in einer Legende angezeigt, die sich auf ihn nach dieser Richtung bin bezieht. Er beißt barin: "bas Kind (am), bas heilige, in seinem rechten Auge, ber "Anabe, der Große, in seinem linken Auge" 581). Wie seine Mutter eine Utit=Ifis, so ist er ein Horus=Min. Thatfächlich beziehen sich 3. B. auf ben philensischen Ofiris die Worte: "er (ber König) "führt dir die Stadt Am zu, welche das Beste jeder Art bringt. "Er feiert beinen Tempel mit ben Weinsorten aus bem Gottes-"lande (ta-nutir). Der Rächer seines Baters (b. i. des Ofiris) "zeigt sich als Min oben auf seiner Treppe" 582). Horus=Min steht hiernach auf gleicher Stufe mit den lungrem Min-Ban von Panopolis und Roptus. Er ist wie dieser der Mann seiner eigenen Mutter. Der Göttin Mutter zu Ehren wurde einmal im Kalenderjahre ein großes fünftägiges Fest vom 12. bis zum 17. Banni (27. April bis 2. Mai) gefeiert 583), das in die Spoche der großen und fleinen Bubaftia fiel (f. S. 366) d. h. nach der ursprünglichen Anlage ber äg. Sahresform in die Zeit ber Frühlingenachtgleiche.

# 2. Sarpofrates als junger Ra.

124. "Ahi, der Sohn der Hathor", der fünfte in der Reihe, wird als ein Knabe oder Jüngling mit ausschreitenden Beinen dars gestellt 584). Nach den häufig wiederholten Angaben in den Inschriften des Tempels von Tenthra ist er wie der vorher aufgesführte Horsamtauspischrud ein Sohn des Horus von Apollinospolis und der tenthritischen Hathor 585). Als "Ahi, der Große, "Sohn der Hathor, Ka er selbst" oder "Ahi, der Große, der

"Sohn der Hathor, welcher aufgeht auf dem Sitze seines Baters "Ra, das lebende Abbild des Gottes Horchuti, der schöne Knabe "bes Tum, der schöne sufliebe Jungling, auf beffen Saupte bie "Arone des Südens und Nordens vereinigt stehen, der Löwe der "Sonne, welcher aufgeht in ber oberen Hemisphäre" 586) stellt er bie Sonne am Neujahrstage bes ag. Kalenderjahres dar, b. h. am 1. Thot (19/20. Juli), an welchem nach alter Borftellung ber Aufgang des Sothis-Sirius-Sternes und der Eintritt der Nilschwelle stattfand. In der ptolemäischen Epoche trat an ebendemselben die Sonne in das Thierfreiszeichen des Löwen (20. Juli bis 19. August). wodurch sich "Ahi, der Löwe der Sonne" hinreichend aufklärt. Er ist der Löwe, der anderwärts den Namen Arishossnofer führt und von sich aussagt: "Ich bin der Löwe, der am nördlichen "Himmel aufgeht, der leuchtende Gott, welcher die Sonne trägt" 587). Eine sinnvolle Rebenbedeutung des Gottesnamens Abi (abi) leiteten die Aegypter selber von dem Berb hi, ahi ab, welchem die Borftellung des Schlagens zu Grunde lag, aus der fich neben einigen anderen die des steigenden Niles bei der am Neujahrs= tage beginnenden Ueberschwemmung knüpfte 588). "Weine Arbeit "schlägt b. h. steigt wie der Nil", melbet z. B. ein überburdeter Schreiber seinem Borgesetzten 589). Aus dem Ahi= Namen las man gelegentlich biesen Sinn heraus. Im 125. Kap, des Todtenbuches heißt einer von den Tobtenrichtern: "Ahi, der aus dem Nu (der "jungen Fluth) hervortritt". Andere Texte 390) setzen bafür ein: "Ahi (Bar. Si), ber steigende Nun", ber thatsächlich nach ben kalendarischen Ansätzen der Denkmäler und nach alter Tradition seine Schwelle am Neujahrstage begann, an welchem Ahi, bas Rind des Gottes RasSorchuti (die Sonne der Sommerwende) und der tenthritischen Hathor (der Siriusstern), seinen die Wasser anziehenben Ginfluß ausübte.

Ahi, begleitet von seiner Hathor-Mutter, ber Herrin von Tenthra, heißt einmal: "ber Große, ber Sohn ber Hathor, ber

"herrliche Knabe, welchen Isis gebar, der Inhaber des (königlichen) "Plates auf dem Throne, der große Neugeborene, der werkthätige "Sproß bes feeligen Königs Onnophris." Die Folgerung, welche sich aus biefer Inschrift ergiebt, führt zu ber Zusammenstellung bes Horus von Apollinopolis mit Ofiris und ber tentyritischen Hathor mit Isis. Dag Ahi thatfächlich als ein verjungter Dfiris erscheint, das bezeugt u. a. der Text im Kalender von Ebfu Mr. I, in welchem vom Neujahrstage die Bemerkung gemacht wird: "[Aufgang] ber großen Lotusblume am Stengel in ihrer symbolischen "Auffassung als Abi, in bessen rechter Hand sich bas Sistrum be-"findet und in deffen linter Sand ber Rofentrang ruht. Die Beine "sind ausgespreizt und bas Haupt trägt die Doppelfrone an bem "ersten Tage bei seinem Aufgang. Ofiris nimmt die Gestalt dieses "Gottes am erften Tage feiner Geburt an." Ebenfo heißt Ahi: "Der Große, der Sohn der Sathor, der herrliche Knabe, geboren "von der Isis, ber herr bes Thrones auf dem horusfige, der er-"habene Jüngling und werkthätige Spröfling bes Königs Onno-"phris" 591). Dan erfieht hieraus, wie man bemüht war, die Localgestalt bes tentpritischen Sarpokrates auch auf die allgemeine Formel der Ofiris-Trias zurückzuführen (val. oben S. 355).

# 3. Harpofrates als verjüngter Schu=Sos.

Sathorform, zugleich die Ramen Anta fantal b. i. Anaitia, Cherfefit und Begit führte, laffen in ihm die verjungte Coune bes 'alten) Jahresanfangs zur Zeit ber Sommerwende erkennen, ben Sieger über die Finsterniß am langften Tage bes ag. Ralenberjahres. Der Rame, welchen in ber ptolemaifch romiichen Evoche die Mutter führt, ist fremdländischen Ursprunges, denn er weift auf die affprische Anat bin, eine besondere Bezeichnung der Bitar-Aftarte, die weibliche Geftaltung bes Gottes Anu-Cannes, welche in den affprischen Bildwerfen wie die ägyptische Reit mit Pfeil und Bogen in der Hand, außerdem auf einem Löwen frebend, erscheint. Damit steht im Einklang, daß ber Name bes beiligen Tempelgebietes ber oben erwähnten Metropolis "Terrain bes "Ba'al" hieß, b. h. bes befannten femitischen Sonnengottes, ber unter griechischer Beleuchtung auf bem Stadtgebiete von Antaopolis beffelben Nomos als Antaus wieber auftaucht. Seine Darftellungen find an Ort und Stelle neuerdings nachgewiesen worden 593, wobei die beiden Federn des Hor-Schu an den Röpfen nicht fehlen. Dasselbe ist auf den Münzen der Kall, in welchen der Gott von Antaopolis als Lanzentrager mit ber Doppelfeber bes Schu auf dem Haupte erscheint, während die Siegesgöttin oder der Sperber auf der einen Hand ihn als Horus, den Ueberwinder seiner Feinde, fennzeichnet b. h. als die Sonne zur Zeit ihres höchsten Standes in der heißen sommerlichen Jahreszeit. Es läßt fich schwer angeben, aus welchen Grunden und zu welchen Zeiten der fremde Ba'al-Antäus in die äg. Göttergesellschaft von Antäopolis eingeführt worden ift, nur feine Gleichstellung mit bem localen Bor=Schu ist zweifellos.

Als Bater des Harpokrates Sos bezeichnet die Liste den sperberköpfigen Wonth von Hermonthis, der zwar als ein Harssiesis oder Fissohn ausdrücklich aufgeführt wird, aber als Lichtsgott in Schus Sos aufgeht. Das beweisen nicht nur die inschriftslichen lleberlieserungen, sondern auch die beiden Federn des genannten

Gottes, die sich auf dem Haupte Month's befinden. Die in der Liste bei demselben Horzschu hinzugefügte Bemerkung, daß er sich auf dem Throne seines Baters Suted als gekrönter König der sinde und auf den Händen seiner Mutter Anit ruhe, gleicht einer mythologischen Umschreibung. Suted, eine besondere Bezeichnung des Erdgottes Deb und des krokodiktöpfigen Sebek, so wie dessen Gemahlin Anit d. h. "die von Hermonthis" (Anu, An), oder "die "Hermontherin", gehörten zu den ältesten Landesgottheiten auf dem Gebiete dieser Stadt, über deren Kolle ich mich weiter unten, in dem Kapitel von den kosmischen Enneaden, ausgesprochen habe.

#### 4. Harpofrates als verjüngter Deb.

126. Sein Name Hika erinnert sofort an das im Tempel des Bottes Chnum von Latopolis verehrte Rind bes Chnum=Ra (einer Localgestalt bes Gottes Schu) und ber Göttin Nebuut-Sochit, ber latopolitischen Nit, Reith von Sais, ber über ben Westen herrschenden Hathor (f. S. 338). Darauf weist auch mit burchsichtigster Deutlichkeit die Verbindung seines Namens mit dem libyschen Lande Thamhu hin. Daß diese Hathor=Sochit auf gleicher Stufe mit ber gleichnamigen Göttin von Memphis ftand, das zeigt folgender Text 594), in dem fich der Name des Westlandes Thamhu mit bem Ramen ber Sochit verbunden vorfindet. "Ha= "thor, die Königin ber Beftgegend, die herrin ber Stadt Ma-"nun (Momemphis?), die Fürstin des Landes Thamhu, die hohe "Sochit, Herrin von Memphis, welche ihren Feuerhauch (hh) auf "die Feinde schleubert." Seine Darstellung eines mit der Krone des Erdgottes Deb geschmückten Kindes, noch mehr aber seine ausbrudliche Gleichstellung mit bem Gotte Deb in einer Ralenberangabe im Tempel von Esne, worin er als Sohn ber Botter Schu und Tafnut ausbrücklich erwähnt wird 595), löft jeden Zweifel barüber. In der darin erwähnten Angabe ift der erfte Tag des Früh-25\*

lingsmonats Pachon als gemeinschaftlicher Geburtstag ber brei genannten Gottheiten bezeichnet.

### 5. Sarpofrates als verjungter Ofiris.

127. Der mendesijchethmuitische Hor=pi=chrud, der vierte der Sonnenfinder in der Lifte, wird als ein Sohn bes Dfiris bezeichnet, ohne daß der Name seiner Mutter beigefügt wäre. Bei der Schilberung bes Gottes von Mendes werbe ich ben quellenmäßigen Nachweis führen, daß als die Mutter bes jungen Gottes die Göttin Isis unter ihrer Localbezeichnung hatmehit angesehen wurde. Ihr Name ist bemerkenswerth, benn er ruft basselbe Wort in das Gebachtniß zurud, welches das Landgebiet des vom Dil (b. h. Dfiris) bewässerten und befruchteten mendesischen Nomos zu bezeichnen In den Nomenliften trägt daffelbe die Ramen Sameh, Hamehu, Samehit ober Satmehisse) beren wörtliche Uebertragung nur "Anfang ber nördlichen Gegenben", ganz im Ginflang mit ber Lage des mendefischen Gaues im Deltagebiet, lauten fann. Die Böttin Satmehit durfte taum anders aufzufaffen fein, besonbers mit Rucksicht auf ähnliche Beispiele, die fich beim Studium ber weiblichen Gottesnamen darbieten. Ich habe vorher der Göttin Anit gedacht, ber Mutter bes bermonthischen Sarpokrates-Schu. beren Name in offenbarem Rusammenhange mit ber profanen Benennung der Stadt Hermonthis als Anu ober An fteht. erinnere an die thebanische Localbezeichnung Apit ber Ofirismutter Rut, in welcher ber bekannte Ortsname für Theben Api ober Apit stedt, an den Namen der eileithpiaspolitischen Göttin Rechbit, gleichlautend mit dem Ramen ihrer Kultusstätte, an den Ramen ber Isis: Chontiabotit in dem gleichlautenden 14. unterag. Nomos Chont-abot und an den Hathornamen Bahudtit nach der ihr geweihten Stadt Bahubt.

Der Gott Barpofrates als verjungter Ofiris fehrt häufig

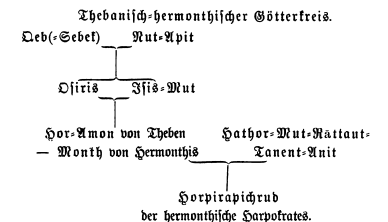
auf den Denkmälern in Bild und Schrift wieder, vor allem auf den Wänden der Tempel von Philä. "Horspischrud, das sehr "große Kind des Osivis, der herrliche Ahi, der in Chemmis-Banospolis geboren wird", nennt ihn eine Inschrift neben der Darsstellung des mit der Osiviskrone geschmückten göttlichen Kindes 597). Anderwärts heißt er: "Horspischrud, das sehr große erste Kind "des Osivis, Herr von Philä" 598), oder "Horspischrud, der Sohn "der Isis, der schöne süßliebe Jüngling" 599) an der vierten und letzten Stelle in einer Reihe von Harpokrates-Gestalten, welche nachseinander als: "Chonsuspischrud, das sehr große erste Kind des "Amon", "Win, der Stier (ka), der Schützer des Tempelbesitzes "auf der heiligen Insel" und "Horschutzuspischrud der Sohn "der Hathor" ausgezählt werden.

Andere Localformen beffelben Horuskindes, des verjüngten Ofiris, find die Harpokrates von Koptus und Panopolis.

In einer Felseninschrift<sup>600</sup>) im Wüstenthale von Hammamat, auf dem zum Nomos Koptites gehörigen Gebiete, erscheinen als Bater "der koptische große Gott Min, Herr des Himmels", als Mutter "die große Isis, die Gottesmutter, die Herrin des Himmels, die "Königin der Götter" und als Kind der koptische Harpokrates: "Hörspiechtrub, das erste sehr große Kind des Amon". Die Inschrift <sup>601</sup>), welche am Tempel von Philä eine Darstellung des panopolitischen Harpokrates, des Sohnes der Isis und des Osisissis schmüdt, nennt den jungen Gott: "den Wiedergeborenen von "Chemmis" (xom-Min), und ein zweites Mal "den Wiederges"dorenen von Panopolis" (Apu). Näheres darüber sindet der Leser in dem Paragraphen über den Osiris von Panopolis, der in dieser Localgestalt den zunehmenden Mond vom Neumond dis zum eintretenden Vollmond hin symbolisch vorstellte.

### 6. Harpofrates als verjüngter Horuer-Aroëris-Set.

Der hermonthische Harpofrates, der erfte der Liste in Folge seiner Bedeutung für das Gebiet seiner Rultusstätte, beißt: Bor-pi-Ha-pi-drud, "Borus, die Sonne, bas Rind in der Stadt Mit der dreifachen Thot-Krone geschmückt er-"Hermonthis". scheint er auch sonst 602) an Ort und Stelle als "Horus, die Sonne, "bas erfte fehr große Rind bes Gottes Month", wozu eine andere Inschrift 603) noch hinzufügt: - "geboren von seiner Mutter Rat= "taut" (b. i. "bie weibliche Sonne bes Doppellandes"), eine neue Bezeichnung ber sonft Tanent und Anit (b. i. "bie hermonthische", s. oben S. 380) genannten Ortsgöttin 604). Als sein Bater erscheint somit Month, der Kyrios von Hermonthis, über beffen Stellung uns die Texte nicht im Unklaren lassen. In einer wichtigen Inschrift thebanischen Ursprunges 605) werden an den localen Ofiris die Worte gerichtet: "Deine Wiegenstadt Theben ist freudig bewegt, "wenn dich die Stadt des Sonnenauges (d. i. Rut-Apit) in ihr "geboren hat. Dein Sohn gilt als Erster ber Götter, als großer "Gott in Theben. Sobald er sich mit ber Sonnenscheibe am "Simmel verbunden hat, zeigt er fich als Gott Month. Er ver-"einigt das Doppelland in diesem Falle, indem er die Feinde mit "seinem Bam-Speere schlägt. Die große Göttin Apit ift entzuckt "von beinem Anblick." Auf Grund biefer werthvollen Angaben stellt sich die auf Month bezügliche mythologische Geschlechtsfolge also bar:



Die mythologische Genealogie, nach welcher Month als eine besondere Localform des Gottes Horus in seiner Auffassung als thebanischer Amon und als Sohn des Osiris und der Isis auftritt, wird auch sonst durch die Denkmäler bestätigt. In einer Philenser Inschrift aus Ptolemäerzeit, welche Champollion's Scharsblick nicht entgangen war 60%), besindet sich die beachtenswerthe Angabe: "Wonth-Rā, der Herr des thebanischen Nomos (Ust), der "auf der heiligen Insel weilt, das gute Kind (pxrud nfr), der "König der Götter, der werkthätige Sprößling der Isis, der älteste "Sohn des Osiris". Der französische Hierogrammat. bemerkt mit Recht dazu: "Die Legende ist äußerst wichtig und beweist, daß man "Horus unter der Gestalt des Prototypos Amon-Rā anbetete".

Da als Sohn dieses Horus-Month-Amon der hermonsthische Harpokrates Horpirapichrub aufgeführt wird, so muß der Bater im Gegensaße zum Sohne Horus pischrud "dem Kinde" ein Horus oder Amon mit dem Beinamen Uer d. h. "der Aeltere" oder der von den Griechen Aroëris genannte Gott sein. Thatssächlich wird der Ombische Horuer ausdrücklich mit dem Gotte "Amon, dem Aelteren, dem Herrn des Südlandes" zusammengesstellt 60°1), wenn auch der Kyrios von Ombos bald als Sohn des

Gottes Deb und der Göttin Rut, bald als Schu, Sohn bes Gottes Ra, in den Inschriften von Ombos angerusen wird 608).

In verschiedenen Listen der großen Enneas, von benen ich öfters und ausführlicher gesprochen habe, tritt auch der Name des Horuër auf. Er nimmt darin bie Stelle ein, welche von ben · Beiten ber fünften Dynastie an bem Gotte Set zuertheilt worden ist 609), den die inschriftlichen Denkmäler aus der XVIII. u. XIX. Dynastie als "Set in Ombos", ober "Set, Kyrios von Ombos", ober "Set, ben herrn des himmels", ober "ben großen lebenben "Gott", ober als "Set, ben fehr ftarken (a-phuti)" bezeichnen610), und welchem fie ben Localnamen "Nubti (b. i. ber Ombitische), "ber Aprios des Südlandes" zuertheilen 611). Bon der Ptolemäer-Epoche an ward ber Gott aus ben Listen ausgemerzt und sein Name nach einem nur gelegentlich nachweisbaren älteren Borgange 612) durch den des Thot ("ber Herr des Himmels" ein= mal in der XVIII. Dynastie betitelt) ersett. Vor allem aber ist es die ptolemäischerömische Epoche, welche den leeren Plat durch ben Namen bes horus, ober "bes horus, bes Sohnes ber Isis "und bes Ofiris", ober "bes Horus, bes Rächers feines Baters", ober bes horuer, bes älteren horus, ausfüllte b. h. burch ben Namen besjenigen Gottes ber Enneas, welcher sonft bie lette Stelle in den Listen einnimmt. Um diese neu entstandene Leere zu verbeden, führte man den Namen bes apollinopolitischen horus ober bes Hor-Bahudti in die gewordene Lücke ein 613).

Nach der Erzählung, welche von Plutarch (Kap. 12) von der Entstehung und der Bedeutung der fünf Kinder des Gottes Kronos (Deb) und der Göttin Rhea (Nut) auf Grund ägyptischer Duellen überliesert ist, sollen auch Helios (Ra) und Hermes (Thot) ein gewisses Anrecht an die Vaterschaft der Fünslinge gehabt haben, die er der Reihe nach unter den Namen: Osiris, Arusris, Typhon, Iss und Nephthys aufführt. Die ersten beiden Kinsber sollen vom Helios stammen, nach einigen aber Arusris d. i.

"der ältere Horus" ein Sprößling des Dsiris und der Isis sein, die sich beide noch vor der Geburt im Mutterleibe vermischt hatten. Demnächst sollen Thyhon und Nephthys, letztere die Gemahlin ihres Bruders Typhon, als Kinder des Kronos entstanden und Isis ein Abkömmling des Hermes sein.

Die Denkmäler stimmen mit den Namen und der Folge der fünf Gottheiten, welche nach der Plutarchischen Ueberlieferung an den fünf Schalttagen des ägyptischen Jahres der Reihe nach gesboren worden sind, auf das vollständigste überein. In den Berzeichnissen der Epagomenen 614) wird der erste Schalttag "der Geburtstag" des Osiris, der zweite der des Horus, der dritte des Set, der vierte der Fis und der fünste der Nephthys zubenannt. An Stelle des kurzen Horus-Namens setzen manche Listen Kashor, Helios-Apollon, oder Horusr, "den älteren Horus", ein. Wie man sich überzeugt, entsprechen die Fünstlinge der Epagomenen ihrem Namen, aber nicht ihrer Auseinandersolge nach, den fünsletzen Gottheiten der Enneas-Listen, in welchen sich Osiris, Isis, Set, Horus und Nephthys an einander reihen.

Die Bemerkung Plutarch's, daß Aruëris, der Sohn des Krosnos und der Rhea, vielmehr ein Sohn des Helios, nach Einigen aber der Sohn des Ofiris und der Isis sei, wird vollauf durch die Denkmäler bestätigt, welche, wie wir gesehen haben, den Gott ein Kind des Osiris und der Isis nennen, während in Ombos derselbe Gott: "Horuër, der Herr des Südlandes, der Sohn des "Deb (Kronos), das Kind der Nut (Rhea), der große Gott und "Kyrios von Ombos"615) und "Schu, der Sohn des Kā (Helios), "Horuër, der Kyrios von Ombos"616) heißt. Ueber die Identität der beiden Gottheiten des Set und des Horuër lassen die Inschriften am Tempel von Ombos, seiner Hauptkultusstätte, auch nicht den leisesten Zweisel aufkommen, ebenso wenig aber auch über seine Gleichstellung mit dem thebanischen Amon und dem hermosthischen Month. Der Sohn des letztgenannten oder Horpiras

pichrud stellt daher nur den verjüngten Month oder mit andern Worten die Localform des verjüngten Horuër oder Aroëris dar. Ich habe anderwärts <sup>617</sup>) den Nachweis gesührt, daß im astronomischen Sinne der thebanisch-hermonthische Amon-Month sich auf den Sonnenstand im Frühling bezog. Das Gebärsest seiner Mutter wurde auf Grund der ägyptischen Kalender am 2. Pharmuti geseiert. Das ist im sothischen Jahre der jul. 16. Februar oder der Tag des Frühlingsansanges, im alczandrinischen der 28. März, um die Zeit der Frühlingstags und Nachtgleiche. In der That ist dies der Zeitpunkt, wie die Inschristen es vermelden <sup>618</sup>), "wann der "Sonnenstrahl (suu) von Neuem in Theben ausgeht".

## 7. Sarpotrates als verjüngter Sorus.

129. Alls die Heimath dieses Gottes, des siebenten und letten in der Reihe der Liste von Hermonthis, bezeichnet die Inschrift "das "Gottesfeld" (sozet-nuter). Der Name, welcher in den Nomos= Berzeichnissen wiederkehrt, dient zum Ausdruck des Tempelgebietes ber Metropolis des achtzehnten unteräg. Nomos ober ber Stadt Bang folgerichtig führt ber Gott befchalb den Bubastus 619). Titel: "Borus-Bekenu, ber große Gott in ber heiligen Stadt "(Nutrit)", worunter die Stadt Bubaftus nach einer Rebenbezeichnung verstanden wurde 620). Sein charakteriftischer Beiname ist Sefenu ober Sefen, ber am häufigsten in ber eben erwähnten Busammensetzung Sor-Sekenu erscheint. Ich habe bereits oben bemerkt, daß die Btolemäer-Fürsten den ersten ihrer officiellen Ronigstitel mit einem Harpokrates-Namen in ihrer Eigenschaft als verjüngte Formen ihres Baters Ra und als Nachfolger in seiner Würde als erster König von Aegypten einleiteten. Ptolemäus IX. Euergetes II. ließ fich mit bem Namen bes Sarpofrates als Ra-Hur hunu Hekenu d. h. "Helios-Apollon, der Knabe Betenu" benennen, wie feinerseits Ptolemäus XIII. Reos-Dionysos ben

Harpokrates-Namen: Hur hunu nofer benr merit "Apollon, "der schöne süßliebe Knabe" für sich auswählte.

In Uebereinstimmung mit feiner bubaftischen Rultusstätte erscheint die Göttin Baft als seine Mutter, mährend er selber in dem memphitischen Nofer=Tum b. h. "Schönblume bes Inm" und bem lunaren thebanischen Chonsepichrud mit bem Beinamen Sor-neb-aut-ab in seinen entsprechenden Begenbildern wiederkehrt. Ich habe bereits früher (S. 334 fl.) barauf hingewiesen und seine besondere Rolle beim Eintritt des Frühlingspunktes des ägyptischen Jahres hervorgehoben. Die Frühlingssonne und der Frühlings= mond bilden bas Augenpaar bes jungen Bekenu. Er öffnet fie und die Erde bekleidet sich mit frischem Grün, um Götter und Menschen zu erhalten und zu schützen (mak), wie es sein Beiname "Berr bes Schutes" ichon andeutet. "Du bift Borus-Befen, "welcher in Geftalt feiner beiben Augen aufgeht, und ber Schützer "(māk) in Gestalt bes Sonnenstrahles" ruft ihn ein Text in Edfu an 621), und in Dendera 622) werden dem Agathodaimon der Local= göttin Bast die Worte in den Mund gelegt: "Ich bin der Herr "von Gottesfeld. Ich schige (mak) bich. Ich lasse die Frucht-"bäume und die Kräuter grun werden". Seine Beziehung zum Lichte und zur Barme weist eine ganze Reihe von Beispielen nach, welche bem folgenden 623) ähnlich sind, das ihn schildert als "die aus "ben Feuchten seines Auges hervorblitende (bas) Flamme, welche "die Bosewichte durch ihre Gluth verzehrt", mit einer versteckten Anspielung auf ben Namen seiner göttlichen Mutter Bast in bem Worte bas für die Vorstellung des Hervorbrechens, Hervorbligens (f. S. 333).

Der Zusammenhang des strahlenden Frühlingslichtes und der im Pflanzenwuchs grünseuchtenden Erde zur Zeit des Frühlings liegt auf der Hand und wird dis zu den Darstellungen des Gottes und seiner Localformen hin bestätigt. In Memphis, wosselbst er unter dem Namen Nofer-Tum d. h. "Schönblume des "Gottes Tum"  $^{624}$ ) verehrt wurde, erscheint er in Mumiengestalt mit der Blume auf dem Haupte, aus welcher sich die Doppelsfeder (suti) erhebt, oder als löwenköpfiger Gott mit dem Horussfalken und der Blume auf dem Kopfe, der in seiner Rechten das Mondauge des Frühlings-Vollmondes trägt. Die begleitende Insichrift erklärt die Darstellung mit den Worten: "NofersTum, "der Beschüßer des Landes, der Herr der Erzeugnisse (neb-kau), "Horuss-Hekenu" 625).

In den Inschriften und Darstellungen der thebanischen und tenthritischen Tempel sind die Bilder des Gottes Hefenu nichts Seltenes, um seine Berwandtschaft mit dem thebanischen Chons-Kinde ans Licht zu stellen (vergl. oben S. 334). Amon-Ra ersicheint in diesem Bater als Bater, und Mut mit dem Beinamen Bast als die Mutter des "Horus-Hefenu, des großen Gottes", der in Gestalt eines Mannes mit der Sonnenscheibe auf dem Scheitel austritt 626). Da Amon (nicht zu verwechseln mit Amon-uër, von dem bei Besprechung des sechsten Harpotrates die Rede war) eine Localgestalt des Horus darstellt, so ist es erklärlich, daß der bubastische Hefenu nur mit Bezug auf die Grundsorm des thebanischen Gottes dem verjüngten Horus gilt, wie er in der heiligen Stadt der Bast in Unterägypten verehrt ward.

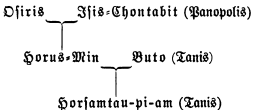
Der Name des Gottes, nicht selten von dem Deutzeichen des Mannes, welcher die Hand an den Mund legt, begleitet 62:), ist ohne Zweisel von dem Zeitworte hknu abgeleitet, dessen gewöhnslichste Bedeutung: "loben, preisen, rühmen" sest steht 628). Bekannt sind die 75 Hknu des Kā in den Königsgräbern von Bibansels moluk, in welchen der Lichtgott unter seinen hervorragenden 75 Nasmen gepriesen wird. Als Substantiv würde Hefenu durch "Preissender, Lobender" oder passivisch "der Gepriesene" zu übersetzen sein, obgleich es schwer hält, hierdurch einen bestimmten Anhalt für den Ursprung und die Erklärung des Namens selber zu sinden. Es liegt daher nahe, an eine zweite Bedeutung des Namens hknu

zu benken, und vielleicht ist es die Grundbedeutung desselben, welche unserem "lieblich, angenehm, köstlich machen", entspricht und deßhalb auf liebliche Salben und köstliche Steine übertragen wurde <sup>629</sup>). Der Name Heken würde dann durch "der Liebliche" zu übersehen sein und ähnlichen Beiwörtern entsprechen, wie nfr "der Gute, "Schöne" oder bnr mrt "der Süßliebe", welche einzelnen Harpostrates-Formen regelmäßig zugeschrieben werden.

## Sarpotrates ber Bapyrusfumpfe.

130. Es wird nicht schwer halten, bei einer näheren Brüfung der Localgestalten der Harpokrates-Formen, wie sie in den Darstellungen und Inschriften dem Forscher entgegentreten, den ent= sprechenden Brototypus wieder zu erkennen, wie er in siebenfacher Auffassung in dem Verzeichniß von Hermonthis enthalten ist. Im allgemeinen werden nur die örtlichen Unterschiede in den Inschriften hervorgehoben, da hierdurch der Charafter der einzelnen Harpofrates von selber, für die Aegypter wenigstens, bestimmt war. befhalb von einem Harpotrates "von Antaopolis", "von Chemmis", "von Hermonthis", "von Mendes" u. a. m. 630), ohne daß wir aus Mangel anderer Sulfsmittel im Stande waren, jeden bavon feinem Wefen nach zu erfassen. Aehnlich ergebt es auf ben Nomosmunzen. welche eine Harpokrates-Gestalt als Wappen tragen, wie 3. B. die Münzen der unteräg. Nomen Menelaites, Phtheneut und Prosopites, für beren nähere Erkenntniß das altägyptische Material fehlt. Das Deltagebiet ist in Bezug auf die Nachgrabungen ziemlich stiefmütterlich behandelt worden und erft in neuester Zeit sind durch die löblichen Bemühungen bes englischen Exploration Fund Schritte geschehen, um biesem Uebelstande abzuhelfen 631). Die ersten Angriffe auf Bithom und Tanis haben bereits schöne Resultate geliefert und u. a. die Rachgrabungen bes H. Flinders Betrie Dentmäler zu Tage gefördert, welche uns erlauben, auch die Harpotrates= Form von Tanis festzustellen.

In einer besonderen Studie, welche in der nächsten Nummer der äg. Zeitschrift veröffentlicht werden soll, habe ich den Nachweis geliefert, daß in der eben erwähnten und auf altägyptisch Åm oder Åmi, Åme genannten Stadt, in der Nähe des östlichen Nathosees (altäg. Athu), eine Trias verehrt wurde, welche aus den Gottheiten Min, dem äg. Pan, Utis-Buto und der Harpokratesform Hur-sam-tau-pi-am "Horsamtau, das Kind" zusammensgeset war. Nach Bezeichnung, Gestalt und Titel entspricht der Kyrios Min dem panopolitischen und koptischen Gotte desselben Namens, oder mit andern Worten der HorussSundsorm, die in Theben als ithyphallischer AmonsRamutes sich gleichfalls einer besonderen Verehrung erfreute. Wir sind hierdurch in die Lage gesest, die solgende mythologische Genealogie sestzustellen:



Der tanitische Harpokrates ist wie Hor-Hekenu mit der Krone Ober- und Unterägyptens geschmückt und unter dem Bilde eines stehenden Knaben dargestellt. Er ist wie-jener ein verjüngter Horus und die Berwandtschaft beider um so weniger anzuzweiseln, als beide ursprünglich einem einzigen Nomos, dem von Am, angeshörten, welcher später in den vorderen, mit der Hauptstadt Busbastus, und den hinteren, mit der Metropolis Tanis, getrennt wurde.

Die Inschriften, welche sich auf die locale Hathor von Tanis oder die Göttin Uti-Buto beziehen, lassen in den verschiebensten Formeln und Ausdrücken die Rolle erkennen, welche die Göttin, meist unter dem Bilde einer löwenköpfigen Frau dargestellt, dem jungen Horus von Tanis gegenüber einnimmt Sie heißt: "das Auge der Sonne (Rā), die auf ihrem Paphrusstengel ruhende, "die Beschützerin ihres Sohnes, die Ernährerin des Horus in der "Paphrus-Gegend", — "die Gottesmutter des Horus, des starken "Stieres (ka-next), welche durch ihren Feuerathem die Gegner in "Natho (ath) verzehrt", — "die tenthritische Hathor, welche mit "ihrer Milch das Leben dem Kinde (anp, anup) spendet", — "die "große Hathor, die Herrin von Tanis, die Göttin Uti-Buto, die "Iss als Talisman für das Leben"632). Die Gleichstellung der Göttin mit Iss erklärt der große Nomentext von Edsu, wonach im tanitischen Nomos "Iss in der Gestalt der Uti-Buto im "Innern der (Tempel-)Stadt Sched-utise verehrt" ward 633).

Harpokrates, oder, wie er in Tanis hieß, Horsamtau mit dem Beiwort p. am "das Kind", oder auch als anp (identisch mit dem Gottesnamen Anubis) mit demfelben Sinne <sup>634</sup>) bezeichnet, wird in einzelnen Texten "der herrliche Säugling der Amme" <sup>635</sup>) genannt, wodurch sein Verhältniß zur Buto als seiner Ernährerin und Amme aufs Neue bestätigt wird.

131. Auch auf dem Seegebiete (Phuu) des nördlichen Natho oder, wie es in der Geographie des alten Aegyptens heißt, "im "Lande der Uti" (Pta-n-Uti, von den Griechen durch Phthenotes umschrieden und auf den Münzen Phtheneut genannt) erfreute sich die Nord- und Seegöttin Buto, die ägyptische Leto, eines beson- dern Kultus, wobei ihre Auffassung durchaus dem Charafter der tanitischen Buto entspricht. In der Haubstadt des Phthenotes, welche mit ihrem heiligen Namen P-uti "Stadt der Buto" (von den Griechen wie der Name der Göttin durch Buto umschrieden), unter ihrer profanen Benennung die Doppelstadt Pi und Dep oder Tep hieß, ward die Ortstrias Uti, Horus und ein Harpotrates versehrt, dessen Bild auf den Romosmünzen mit der Umschrift Phthe-

neu(t) erscheint. Besonders ist es der letztgenannte, von dem die Inschriften zu erzählen nie mude werden.

Auf der Satrapen-Stele 637) wird Horus durch die außgezeichnetsten Titel hervorgehoben. Er erscheint als "Horus, Sohn
"der Isis und Sohn des Osiris, Regent der Regenten, König
"der Könige Ober- und Unteräghptens, Rächer seines Baters, Kyrios
"der Stadt Pi, Ansang der Götter und dessen, was später geworden
"ist, über welchen kein König geht". Neben ihm heißt die GöttinMutter: "Uti, die Herrin der Stadt Pi-Dep", "das Schlangen"diadem des Gottes Kā-Hor-Chuti (Helios-Apollon-Phoidos)"
und, wie die tanitische Buto, Uptau d. i. "Horn oder Spize des
"Landes" in Bezug auf die Lage ihrer Kultusstätte im höchsten
Norden Aegyptens. Der verjüngte Horus heißt ganz kurz: "das
"Kind (pi-chrud), das herrliche", während es in andern Inschriften
in demselben Sinne mit den synonymen Worten Sef, Chi, Nechen,
At und Anup bezeichnet wird.

Während die Denkmäler dem Horus das Viertel Pi, der Göttin Uti das Quartier Dep der Stadt Buto zuweisen, wird der junge Horus nach dem oft erwähnten Orte Chebi versetzt, welchen die griechischen Autoren unter den Umschreibungen Chemmis und Chembis aufführen. In der Nähe von Buto gelegen, verstehen die äg. Texte darunter eine papyrusreiche Gegend, in deren Mitte wohl verborgen vor Nachstellungen Iss das Horustind zur Welt brachte, während Utis Buto die Stelle der Amme übernahm. Daher die häufigen Erwähnungen der Dertlichkeiten in Inschriften wie die folgende \*\*38\*): "das Kind der Isis Horus in Chemmis", — "das "Gebiet von Chemmis, in dessen Innern der goldene Horus "(Hur-n-nub) zur Welt kam", — "der Säugling in Chemmis, "welchen seine Mutter zum Herrn der ganzen Welt auserzog", — "der Knade Horus in Chemmis, "das Nährtind der Göttin Kasunut auf den Knieen der Amme".

Die Angaben bei Herodot (II, 155 fl.) und anderen Schrift-

stellern des Alterthumes über den Ort Chemmis und die Gottheiten von Buto finden in diesen und ähnlichen Angaben der Denkmäler eine ausgezeichnete Bestätigung. In Buto, einer großen Stadt am sebennytischen Nilarme gelegen, befand sich nach Herobot ein Beiligthum des Apollon (Horus) und der Artemis (Baft), so wie ein Tempelhaus ber Leto (Uti) mit einem Orakel barin. Neben bem letzteren sah man eine schwimmende Insel mit Namen Chemmis in einem breiten und tiefen See. Sie war mit Balmen und anbern fruchttragenden und unfruchtbaren Bäumen bewachsen und ein großer Tempel des Apollon und drei Altäre standen auf ihr. Bon der schwimmenden Insel erzählt er darauf wörtlich: "Auch geben "die Aegypter die Urfache an, weßhalb die Insel schwimme. Näm-"lich vorher ware sie nicht schwimmend gewesen, bis Leto, eine von "den ersten acht Gottheiten, welche in Buto wohnte, wo sie eben \_jenes Drafel hat, ben Apollon von der Sfis zur Bermahrung er= "hielt und ihn auch glücklich rettete, indem sie ihn auf jener Insel, "die jett schwimmen soll, verbarg, damals als Typhon alles durch-"suchte, um bes Ofiris Sohn ausfindig zu machen. Apollon nam-"lich und Artemis halten sie für Kinder bes Dionpsos und ber "Ifis, Leto aber nur für ihre Pflegerin und Retterin. Auf ägyp= "tisch heißt Apollon Oros, Demeter heißt Ifis, Artemis aber Bu-\_baftis" 639). Auch Hecataeus und Mela berichten von der dem Apollon geweihten schwimmenden Insel bei Buto und Plutarch, mein liebster Gewährsmann unter den Griechen, welche über ägyp= tische Dinge geschrieben haben, läßt Isis zu ihrem Sohne Borus, der in Buto erzogen ward, reisen (Rap. 18) und denselben in den Sumpfen in Buto von der Leto aufgenährt sein (Rab. 38).

Obgleich ihrem Wesen nach die äg. Demeter oder Isis und die äg. Leto-Buto so wie Artemis-Bast identisch sind, insosern die beiden letztgenannten als Isis und "Seele der Isis" inschriftlich bezeichnet werden, so ist dennoch die mythologische Trennung der drei Göttinnen unansechtbar und wird von den Inschriften bestätigt.

Brugich, Mythologie.

Wenn Uti in einem Texte mit den Worten geschildert wird: "Uti, "die Kyria der Doppelstadt Bi-Dep, die Schützerin des Horus im "Innern der Paphrusgegend, die Königsschlange zur Linken der ge-"flügelten Sonnenscheibe, welche ben Sohn ber Isis behütet" 640), so ist die Trennung der Buto von Isis aus dem Titel des Horus: "Sohn ber Ifis" ober Barfiefis beutlich fichtbar, andererseits aber wieder verhüllt in einem andern Theile derselben Inschrift. worin Buto in folgender Weise geschildert wird: "die Göttin Ha-"git (die Königin), welche auf ihrem Bapprusscepter rubt, Die "Schlange, welche Feuer speit, die ihr Rind beschirmt, die in Natho "weilt und ihren Sohn Horus in Natho ernährt, die den Saug-"ling in Chemmis bewahrende Göttin Uti, die Kyria von Bi-"Dep"641). Wir dürfen defhalb in dem Ifissohne von Chemmis, beffen folgre Natur unzweifelhaft feststeht, nur ein Bruftfind ber butischen Göttin erkennen, die ihn auferzieht und sein Leben in ihrer Eigen= schaft als Nordaöttin behütet, und deren Titel "linkes Auge bes "Rā" auf ihre Innare Rolle hinweist, im Gegensatz zur Südgöttin Nechbit, "bem rechten Auge des Ra" oder der (weiblich gedachten) Sonne. Auch der Pharao in seiner Würde als König des Nordlandes ist der verjüngte Horus von Chemmis. In derselben Darstellung, deren Inschriften ich so angeführt habe, heißt der Landesfürst: "Spröfling bes Horus, lebendes Abbild bes Rächers seines "Baters, welcher auf dem Throne seines Baters steht, indem er als "Jüngling (hunu, b. h. als Horus in ber harpofratesform) "erscheint, ein Befehlender in den Städten, ein Berr des flachen "Landes, ein Regent der Papprusgegend". Daß Horus von Chemmis gerade mit den Paphrusseen in Verbindung stand, durch welche die größere Zahl der Kilarme ihre Richtung nahm, das bezeugen die von dem Gotte an den König gerichteten Worte: "Ich "übergebe dir alle Nilmundungen (Ro-hā nb) des Landes, zwischen "welchen du beine Befehle ertheilft."

Auf der bekannten Alexander=Stele, deren Inhalt ich zuerst

der Wissenschaft zugänglich gemacht habe, wird von Chabbasch, dem ägyptischen Gegenkönige des Xerres, berichtet, es sei "Seine "Wajestät nach der Stadt Buto (Pi-Dep) gegangen, um das Hinter"seeland zu besuchen, welches ihr ganzes Gebiet umfaßt, um in das "Innere der Papprusgegenden (Åthu) vorzudringen und um alle "Nilarme (sur, ior) zu besichtigen, welche in das Meer laufen, in "der Absicht, die asiatische Flotte von Aegypten fern zu halten" 642).

132. Sich auf die an Nebeln und feuchten Ausdünstungen reichen Seen beziehend, von denen der Butische den Alten am bestanntesten war, bemerkt Plutarch (Kap. 38): "Wie der Nil für "einen Aussluß des Osiris gilt, so die Erde für den Körper der "Isis; doch nicht die ganze Erde, sondern nur soweit der Nil sie "befeuchtend und sich vermischend darübergeht. Aus dieser Verdinzung lassen sie den Horus entstehen. Horus aber ist die alles "erhaltende und ernährende Zeitigung und Mischung des ringsumszebenden Luftkreises; er soll in den Sümpsen um Buto von der "Leto ausgezogen sein, weil die wasserreiche und durchseuchtete Erde "am meisten die Ausdünstungen nährt, von denen Trockenheit und "Dürre gelöscht und gemindert werden."

Plutarch, mehr als irgend ein klassischer Schriftsteller bes Alterthums mit dem innersten Wesen der äg. Mythologie wenn auch in ihrer spätesten Gestalt und Auffassung bekannt, geht hierauf auf die Bedeutung des Typhon-Set, auf die Ermordung des Osiris durch denselben und auf die Rolle der Isis dei der Auffindung des Osiristörpers über. Er erkennt auf Grund der Ueberlieserungen seiner äg. Gewährsmänner, unter denen Manethos allen übrigen vorangeht, in Typhon die in der Zeit der heißen Winde herrschende Dürre und Trockenheit, welche den Nil d. h. Osiris versiegen macht, während die Erde, Isis, den verschwundenen Gatten sucht, bis sie ihn wiedersindet und zu einem Horus oder verzüngten Osiris wiederbelebt.

133. Auf einer Stele des Louvre aus den Zeiten der achtszehnten Dynastie, deren inhaltreiche Inschrift zuerst der verstorbene Chabas mit meisterhafter Schärse entzissert hat 643), werden diesselben Vorstellungen in ein durchsichtiges mythologisches Gewand gekleidet und ich gebe die Uebersetzung derselben nach dem heutigen Stande der Wissenschaft um so lieber, als sie uns über die genannsten Gottheiten die merkwürdigsten Ausschlüssse gewährt. An den Osiris gerichtet schildert der hymnusartige Text das Wesen der Osiris Trias mit den solgenden Worten:

1. "Beil dir, Dfiris!

"Berr ber Ewigfeit, Ronig ber Botter,

"Bielnamiger, Reichgestalteter,

"Bebeimnigvoller in ben Tempeln.

5. "Bon herrlichem Befen in Mendes,

"Großer in Löwengestalt zu Letopolis,

"bochgepriefener in Bufiris.

"Unfang des Erzeugten in Beliopolis,

"Bleibenden Angedentens in Theben,

10. "Geheimnisvoller Geift, herr von Lyfopolis,

"Herrlichster in Memphis.
"Seele des Ra und felber deffen Leib,

"Ruhend in Groß-Herakleopolis,

"Des Bohlthuns Breis an ber Stätte Raret.

15 "Stoff gur Bilbung feines Sohnes,

"Palasibesiger in Hermopolis.

"Hochansehnlicher in Hypselis,

"Ewiger in Abydus.

"Deffen Wohnfit abseits liegt im Lande der Todten,

20. "Deffen Rame im Munde ber Lebenden bewahrt bleibt.

"Reuner im Lande bes Tum, Urfach bes Erzeugten in ber Enneas, "Berkthätiger Geist unter ben Geistern

"Dem der Ril fein Baffer fpendet.

"Für den der Rordwind entfteht.

25. "Für beffen Rüftern der himmel es weben läßt,

"Um feinem Buniche zu entsprechen.

"Rach beffen Willen bie Pflanzen fproffen,

"Für den der Fruchtboden seinen Reichthum entstehen läßt.

"Dem der himmel und feine Sterne geborchen,

30. "Für ben fich die großen Thore öffnen.

"Gepriefener im füblichen Simmel,

"Angebeteter im nördlichen himmel.

"Dem die unbeweglichen Sterne unterthan find, "Und deffen Bohnfige die ruhelofen Geftirne bilben.

35. "Ift er aufgegangen und folgt der Untergang nach dem Besehle des

"So beten ibn die Gotter der Enneas an.

"Die Bewohner ber Tiefe huldigen ibm

"Und die Infaffen der Lander verbeugen fich,

"Die Sperbergottheiten find voller Freude bei feinem Anblid

40. "Und die Todten erweisen ihm Chrfurcht.

"Die ganze Belt singt ihm Lob und Breis,

"Benn er fich in Majeftat nabt,

"Der leuchtende Burbige unter den Burbigen,

"Dem das Rönigsamt gebührt und das Scepter verbleibt

45. "Guter, hulbreicher Meifter der Enneas,

"Liebend ben, ber auf ihn ichaut,

"Unter allen Bolfern die Sprfurcht vor ihm verbreitend "Mit dem Bunfche, daß fie feinen Ramen zuerst preisen.

"Ihm werben die Freudenfeste bereitet

50. "Und im himmel und auf Erden ist sein Gebächtniß geseiert

"Der Aeltefte und Erfte unter feinen Brüdern,

"Der Fürft ber göttlichen Enneas.

"Der die Bahrheit über bas Doppelland feststellt

"Und den Sohn auf den Stuhl feines Baters fest

55. "Der Gepriefene feines Baters Deb,

"Belcher feine Mutter Nut liebt.

"Urfräftig ichlägt er ben Feind,

"Starten Armes töbtet er feinen Wegner.

"Er verbreitet Schreden unter feinen Wiberfachern

60. "Bordringend bis zu ben fernsten Grenzen bes Schlechten

"Feft ift ber Muth

"Und feine Fuße unermublich.

"Erbe bes Qeb und bes Königreiches bes Landes schaut er seine Herrlichkeiten.

"Nachdem er (Deb) ihm die glückliche Leitung der Bölker übergiebt.

65. "Er hat diese Welt mit feiner Sand gebilbet,

"Ihr Baffer, ihre Luft, ihren Pflanzenwuchs,

"MII' ihre Beerben und ihr Weflügel

"Und alle Arten ihres Gewürmes

"Ihr gehörntes Wild ber Bufte wird bem Sohne der Nut geopfert 70. "Und bem Canbe badurch bie Rube geschenkt.

"Thronend auf dem Stuhle feines Baters gleichwie Ra geht er strahlend auf an der oberen himmelssphäre,

"Und er fpendet bas Licht angesichts ber Finsterniß,

"Denn er erhellt den Luftraum durch sein Febernpaar "Und übergießt als Sonnenscheibe am frühen Morgen das Land mit Licht.

75. "hat feine Mittagetrone den himmel halbirt,

"bat fie die Geftirne berührt,

"So ist er der leitende Führer eines jeden Gottes "Und der Erfolg begleitet das gesprochene Wort.

"Gepriefen von der großen Enneas und Freund der kleinen Enneas, "Steht er unter ber but feiner Schwefter 3fis,

"Denn fie halt fern die Biderfacher

"Und wehrt die Schläge ab.

"Ertont die Stimme aus der herrlichkeit ihres Mundes,

"- Sie ift von weiser Bunge, -

85. "So verfehlt ihr Wort nicht die Wirtung

"Und ber Erfolg begleitet ihr ausgesprochenes Wort.

"Ifis, die leuchtende, ift die Racherin ihres Bruders, "Die ihn fucht ohne zu ermüben

"Und biefe Belt flagend burchirrt

"Ohne zu raften, ehe sie ihn nicht gefunden.

"Sie macht Luft mit ihren Federn

"Und erzeugt Wind mit ihren Flügeln.

"Sie jubilirt, ift ihr Bruber gelandet,

"Sie ftellt bie regungelofen Glieder bes Tobten gufammen,

95. "Sie faugt feine Feuchtigkeit auf "Und bildet einen Sprögling,

"Sie nährt das Rind in der Ginsamteit.

"Und Niemand weiß, wo er weilt noch wohin sie geht.

"Sein Arm wird ftart in ber halle bes Deb (b. h. auf Erben).

"Die göttliche Enneas ruft freudvoll: ,Billtommen!

"Dfiris, du Sohn des Horus, bu muthiger Triumphator,

"Du Sohn der Isis, du Sprögling bes Ofiris."

"Es tommen für ihn gusammen der Götterfreis der Dat, die gottliche Enneas und ber Allherr felbft,

"Und die Gerechten find versammelt, wo fie ift.

105. "Burudgebrangt ift bie Luge,

"Wonne herricht in der halle des Deb

"Bei ber Uebergabe des königlichen Amtes an ihren herrn, "Dem das Königthum verliehen wird.

"Gefunden ift Sorus,

110. "Er triumphirt.

"Das Rönigreich wird ihm übergeben,

"Es erscheint für ihn das Diadem auf Befehl des Deb.

"Er erfaßt das Scepter des Doppellandes

"Und die Gudfrone fteht auf jeinem Saupte.

115. "Das ganze Land wird ihm zu Theil "Und himmel und Erde sind ihm unterthänig. "Die Bewohner Aegyptens und die Ausländer

"Und was die Sonne umtreift, besteht nach seinem Ermessen:

"Der Nordwind und ber bolle Strom,

120. "Der Fruchtbaum und die Ernte des Feldgottes.

"Er spendet seinen vollen Pflanzenwuchs "Und die Erzeugnisse bes Erdbodens,

"Er tommt jum Borfchein

"Und bie Sättigung ift gewährt.

125. "Er zeigt sich in allen Ländern "Und allerwärts herrscht Freude.

"Boll Wonne find die fröhlichen Herzen

"Und jedermann ift entzüdt.

"An jedem Orte singt man preisend seine Gute:

130. "Suß ift, füß ift feine Liebe gegen uns!"

"Seine Macht, fie erfüllt die herzen

"Und die Größe seiner Liebe weilt in jedem Leibe.

"Sie übergeben dem Sohne der Isis seinen Gegner.

"Ist eingetroffen seine Unheil und das Böse gescheben,

135. "Beim Schalle bes Rufes tritt ber Sohn ber Isis heran, "Bu bem Spender bes unheilvollen Schlages.

"Denn er rächt seinen Bater,

"Deffen Ramen vergrößernd und verherrlichend.

"Die zeugende Urfraft, fie bleibt an ihrer Stelle

140. "Und das Bachsthum besteht nach seinen Gesetzen.

"Der Weg ift aufgethan

"Und die Straßen liegen offen,

"Das Doppelland ift ber Ruhe übergeben "Und die Berworfenheit, fie ist beseitigt.

145. "Reich an Glud ift bas Land unter feinem herrn,

"Die Bahrheit ift für feinen herrn aufgestellt.

"Und ber Luge ber Ruden gefehrt.

"Fröhlich fei bein Berg, Onnophris!

"Denn ber Sohn ber Sfis, er empfängt die Gudfrone,

150. "Uebergeben ist ihm das Königsamt seines Baters in ber Halle bes Deb.

"Ra, er spricht, Thot er schreibt es nieder, die Götterfreise sind eins verstanden, Deb ertheilt für dich den Befehl und es geschieht das, was er gesprochen hat."

Die Inschrift, deren Ursprung bis mindestens in das sechszehnte Jahrhundert vor Chr. Geb. hinaufreicht, ist mythologisch von einer großen Bedeutung. Wenn die Uebersetzung auch manchen Irrsthum und manche Unklarheit in sich schließen sollte, denn jeder Satzund jedes Wort enthält im Originaltexte einen bestimmten Bespriff oder eine mythologische Anspielung, so darf das Eine als sicher angesehen werden, daß Horus, welchen Isis mit Hülse der ihr eigenthümlichen Magie in Gestalt eines Kindes bildet, den versjüngten Osiris und gleichsam die neue Incarnation desselben darsstellt. Der von Niemand gekannte Ort, die Einsamkeit (3. 97) woselbst die geheimnisvolle Handlung vollzogen wird, ist eben jene Paphruss-Sumpfgegend, Chebs-Chemmis, von welcher die Inschriften so häusig reden.

134. In jüngeren Texten, insoweit sie unserer gegenwärtigen Kenntniß vorliegen, macht sich eine je nach den Kultusstätten versichiedene Behandlung desselben Wythos breit. Plutarch (Kap. 18) berichtet: "Als aber Isis zu ihrem Sohne Horus, der in Buto "erzogen ward, reisete, setzte sie das Gesäß mit dem Osirisleibe bei "Seite; Typhon in der Nacht beim Mondschein jagend traf darauf, "erkannte den Körper, zerriß ihn in 14 Theile und streute sie umsher. Sobald Isis dies erfahren, suchte sie die einzelnen Theile "wieder zusammen, indem sie auf einem Nachen von Papyrus die "Sümpfe durchschiffte. Deßhalb sollen die in solchen Fahrzeugen "Schiffenden von den Krokodilen, sei es aus Scheu, sei es aus "Ehrsurcht vor der Göttin, nicht verletzt werden."

Der letzte Zusatz ist bemerkenswerth, benn er wird durch eine ganze Reihe von Denkmälern bestätigt, auf welchen die auf zwei Krotodilen stehende Gestalt des Harpokrates von Chemmis die Hauptsigur bildet, während die begleitenden Texte u. a. Beschwösrungen enthalten, welche als Talisman gegen die Angriffe der Krotodile und anderer schädlicher Thiere auf dem Wasser dienen sollten. Als das hervorragendste Beispiel dieser Art darf die sogenannte Metternich-Stele gelten, auf deren Bedeutung ich zuerst und bereits vor vielen Jahren die Ausmerksamkeit der gelehrten

Welt gerichtet hatte 644). Sie rührt aus den Zeiten des Königs Rektanebos I. (Nechthorhib) her, gehört also dem vierten Jahrschundert vor Chr. Geb. an, muß aber nach einer Bemerkung dars auf die Reproduction eines älteren Denkmales dieser Gattung sein 648). Die Hauptinschrift auf der Kückseite der merkvürdigen Stele beginnt mit folgenden Worten:

"D du Alter, der sich verjüngt zu seiner Zeit, du Greis, der "sich in einen Jüngling verwandelt, gieb, daß Thot auf meinen "Ruf zu mir komme, damit er mir das Krokodil-"Kopswende" ver"scheuche. Ist Osiris [der Talisman] auf dem Wasser, das Auge
"des Horus in seiner Hand, über ihn der große geslügelte Käfer
"sich ausdreitend, der Große in seiner Faust (d. h. das Kind der
"Götter in Gestalt eines Knäbleins?): so tritt der, welcher sich auf
"dem Wasser befindet, unversehrt hervor. Dem nahe treten, welcher
"sich auf dem Wasser befindet, heißt dem Thränenauge des Horus
"nahe treten.

"Weichet von hinnen, ihr Wasserbewohner, Krokobile und "Fische, und du, jener Gegner, du Geist des Verstorbenen und der "Verstorbenen, du Feind und Feindin allzumal! Hebt euer Angesicht "nicht empor, ihr Wasserbewohner! Wenn Osiris euer Antlit trifft, "wendet es nach Did (Busiris). Geschlossen sei euer Mund, versassent eure Kehle! Weiche von hinnen, du Feind, hebe dein Angessicht nicht empor nach denen, welche auf dem Wasser weilen! Sie "gehören dem Osiris an.

"Wenn Ra sein Schiff besteigt, um die Götter von Babylon "zu schauen, so stehen die Herren der Tiese bereit, um dich zu fällen. "Wenn das Krokodil-Kopfwende sich dem Osiris, der auf dem "Wasser ist, naht, so ruht das Auge des Horus auf ihm. Es "wende sich um euer Angesicht und sei nach rückwärts gekehrt.

"O ihr Wasserbewohner! Geschlossen werde euer Mund durch "Rā, verstopst eure Kehle durch Sochit, zerschnitten eure Zunge "durch Thot und geblendet euer Auge durch den Gott Hika. Dies "sind die vier großen Gottheiten, welche dem Osiris als Talisman "dienen, sie sind es, welche denen als Talisman dienen, die auf dem "Wasser sind, allen Menschen, allen Thieren, welche auf dem "Wasser sind."

135. Unter den Texten, welche die in Rede stehenden Harpostrates Stelen zu bedecken pflegen, ist es besonders einer, welcher besondere Ausmerksamkeit verdient, da er die Wanderung der Göttin Isis in Begleitung des jungen Horuskindes schildert. Ich lege die Uebersehung des betreffenden Stückes nach der Redaction der Metternich-Stele vor: "Ich, Isis, verließ die Wohnung, in welche "mich mein Bruder Set gesteckt hatte. Siehe! da sprach Thot, der "große Gott, der Fürst der Wahrheit im Himmel und auf Erden "zu mir: "Romm! Isis, das ist auch etwas Gutes, zu gehorchen, "und es wird der Eine leben, wenn der andere als ein Rathgeber "auftritt. Verdirg dich mit dem kleinen Knaben. Er komme zu ", uns, wenn er erwachsen ist und seine ganze Stärke erlangt haben ", wird. Du setze ihn (dann) auf den Thron seines Vaters und ", überliesere ihm das Königsamt und das Scepter des Landes."

"Ich ging hinaus um die Zeit des Abends und sieben Skorpione "bildeten mein Gesolge und leisteten mir Hülfe. Tesne und Bene "besanden sich hinter mir, Mastet und Mastetes unter mir, "Petet, Thetet und Matet zeigten mir den Weg. Ich rief sie "ganz laut an und meine Stimme sand Eingang in ihre Ohren "bei der Erkenntniß, daß der Gehorsam Lobenswerth ist und daß "die Widerspenstigkeit als das Sinnen und Trachten eines niedrigen "Wenschenkindes dasteht (?) (indem ich also sprach): "Richtet euer "Antlit nach unten hin, seid Hüter und Führer, die sich um mich "kümmern!"

"Wir erreichten das Reiseziel, die Krokodilstadt Pisui (Psois) "und die Stadt der beiden Schwestern, den Ansang der Papprus-"sümpse (Äthu) und das Ende der Stadt Deb. Ich kam an (um "Plat?) zu nehmen in den Häusern der Weiber und Männer. "Indem mich eine vornehme Frau aus der Ferne erblickte, "schloß sie ihre Thüre vor mir zu. Sie war unwillig im Herzen "wegen meiner Begleiter. Diese beriethen sich; sie legten ihr Gift "zu einem (bösen) Streiche auf die Schwanzspiße des Skorpiones "Tesne. Eine Sumpsbewohnerin öffnete mir ihr Thor.

"Man kam bis in das Haus, heimlich stahl sich Tesne unter "die Flügel des Thores und erstach den Sohn der Gebieterin. Das "Feuer brach aus im Hause der Gebieterin, kein Wasser war vor"handen, um es zu löschen, noch ließ der Himmel im Hause der "Gebieterin es regnen, denn die Jahreszeit dazu war noch nicht "angebrochen.

"Siehe! dies war darum, weil sie mir nicht geöffnet hatte. "Ihre Seele war betrübt, weil sie ihm das Leben wiederzugeben "nicht vermochte, und sie durchierte klagend ihre Stadt, ohne daß "Jemand auf ihren Ruf herbeikam. Meine Seele war weniger "betrübt deßhalb, um das Leblose zu beleben.

"Ich rief ihr also zu: "Romm, komm zu mir! Siehe, mein "Mund trägt das Leben. Ich bin eine bekannte Tochter in ihrer "Stadt; der Krampf wird durch meinen Spruch gestillt, den mich "mein Bater, dessen leibliche Tochter ich bin, kennen gelehrt hat."

"Isis legte ihre Hände auf das Kind, um das zu beleben, "was ausgehaucht hatte (also sprechend): "Tefnet! Komm hervor, "erscheine auf dem Erdboden, gehe nicht weiter, laß das Gift nicht "eindringen! Besnet! komm hervor, erscheine auf dem Erdboden! "Ich din Isis, die Göttin, die Zauberin, die Zaubernde, die beste "Besprecherin. Gehorchet mir, jegliches stechende Gewürm! Falle "zu Boden, Gift des Mastetes! Steige nicht auswärts, Gift des "Petet und Thetet! Dringe nicht ein, Mat, falle zu Boden!"

Aus der Fortsetzung ergiebt sich, daß Isis bis dahin noch nicht ihr Reiseziel erreicht hatte, denn sie wendet sich noch einmal in ihrer Rede an die Storpione mit den Worten: "Euer Antlit "sei nach unten gekehrt, um den Weg zu zeigen, bis daß wir die "Berstecke in Chemmis erreichen."

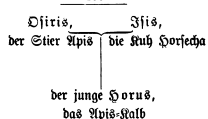
136. Nach einer britten Redaction, die sich gleichfalls auf der Metternich-Stele vorsindet, bringt Isis erst in Chemmis das Horustind zur Welt, während sie nach der eben erwähnten Ueber- lieserung bereits ihr Kind geboren hatte, als sie die Wohnung des Set verließ, um sich auf die Wanderschaft nach den verdorgenen Paphrussümpsen zu begeben. Wan höre sie selber darüber reden. "Ich, Isis, hatte empfangen ein männliches Kind, ich ging schwanger "mit Horus und ich gebar den Horus, den Sohn des Osiris, "im Innern einer Lagune des Paphrussumpses. Ich war hoch- "erfreut daroh, indem ich ihn schaute, der seinem Vater ähnlich war. "Ich verbarg ihn und versteckte ihn aus Furcht vor jenem da (d. h. "vor Typhon)."

137. Gine vierte Ueberlieserung steht mit dem Localkulte der Osiris-Trias in der Stadt Apis, in der Nähe des Mareotis-Sees gelegen, in engster Beziehung. Nach den von Prof. Dümichen publicirten Oasen-Texten von Edsu<sup>646</sup>) wurden in der genannten Stadt Osiris, Isis und Horus verehrt, wodei Osiris als Apis-stier, Isis als Ruh Horsecha oder Secha-Hor d. h. "die den "Horus ernährende Ruh", und das Kind Horus als (junger) Apisstier aufgesaßt wurden. In den unterägyptischen Nomenlisten erscheint die Apis-Stadt unter ihrem gewöhnlicheren Namen Am ut als Metropolis des dritten unterägyptischen Nomos oder des Lischschen. Isis sührte die Nebennamen Hathor, Nubit und Sonti, und Horus, das Kind, wurde zugleich als ein Kalb bezeichnet, das die Isis-Kuh auf die Welt bringt. "Du bist das Kalb, das "bei den Beinen seiner Erzeugerin und Mutter, der Kuh Hor-"secha leuchtend aufgeht" 647), sagt von ihm eine bezügliche Inschrift.

138. In der Oase von To-ahe ("Kuhland"), heutigen Tages Farafrah, herrschte gleichsalls der Osiris-Kultus vor. Der Gott wurde in der Gestalt eines menschenköpfigen Horus mit der Federtrone auf dem Haupte verehrt, in den Händen führte er die Geißel und das königliche Scepter, und dieses Bildniß war aus reinem Golde gegossen. Die Inschrift, welcher ich die Beschreibung entlehnt habe <sup>648</sup>), enthält solgende merkwürdige Angabe in Bezug auf die Landesgöttin Isis: "Sie irrte mit ihrem Kinde als dem Knaben "umher, um ihn vor Set zu verbergen. Die Göttin nahm die Gesaftalt der Kuh Horsecha und jenes Kind die des Apis an. Sie "begab sich mit ihm nach der Stadt Apis, um seinen darin weilensden Bater zu schauen." Die Göttersage führt somit den Ausgangspunkt der Wanderung der Isis die auf die Dase Farafrah in der Isissen Wüste zurück, in welcher Set hauste und dem Kinde der Isis Nachstellungen bereitete, und wir verstehen nunmehr mit aller Deutlichseit die Worte der Isis: "Ich verließ die Wohnung, in "welche mich mein Bruder Set gesteckt hatte", welche sich in der oben S. 402 übersetzen Inschrift finden.

139. Die Irrsahrten und Wanderungen der Göttin Isis, ihre Niederkunft und die Geburt ihres Sohnes Horus auf der schwimmenden Insel Chemmis erinnern unwillfürlich an die griechische Sage von den Wanderungen und den Schicksalen der Göttin Leto, die auf der einst schwimmenden Insel Delos eine bleibende Stätte gefunden hatte, um ihren Sohn Apollon auf die Welt zu bringen. In dem Anhang VIII zu dem Werke "Ilios" von Heinrich Schliemann habe ich auf den Wunsch meines berühmten Freundes unter dem Titel: Hera Boopis Alles zusammengestellt, was auf die Verwandtschaft der griechischen und ägyptischen Wythen Licht zu wersen geeignet ist. Ich verweise deschalb auf meine Besmerkungen darüber an dem angeführten Orte.

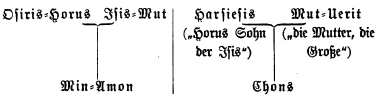
140. Den Schluß meiner Angaben über den ägyptischen Harpotrates bilde eine kurze Besprechung des Verhältnisses, in welchem das Kind der Osiris-Trias zum Vater und zur Mutter steht. Bereits aus dem in der Stadt Apis am Wareotis-See verehrten Gottheiten, nämlich:



geht hervor, daß Apis in einer getrennten Doppelgestalt als älterer und jüngerer erscheint, während Isis ihre einheitliche Stellung bewahrt. Der junge herangewachsene Hapi oder Apis wird nach dem Ableben des Baterstieres (Osiris) zu einem Gatten der eigenen Mutter, mit andern Worten Horus wandelt sich zu Osiris um und erfüllt in dieser Eigenschaft die Rolle des göttlichen Kamutef oder "des Gemahles seiner Mutter" (s. oben S. 94). Den weisteren Beweis dasir liesern die in den libyschen Oasen verehrten localen Triaden 649), die von der Grundgestalt:



ausgehen, aber dafür die beiden Nebenformen einsetzen:



Die Gleichstellung zwischen Osiris und Horus springt in die Augen, ebenso geht daraus die Thatsache hervor, das Min, Amon und Chons als verjüngte Horus oder Harpokrates-Formen betrachtet wurden, die sich in den Tempeln der Oasen eines besonderen Kultus erfreuten.

In dem Nomos von "Salzfeld" (Sochet-Hemam) mit der Metropolis Schorp (gr. Stiathis), welcher das Gebiet in der Umgebung der heutigen Natronseen einnahm, werden z. B. die Gottheiten der localen Trias mit folgenden Worten beschrieben 650).

"Harfiesis ist daselbst als Anrios der Stadt Stiathis auf"gestellt in Mumiensorm. Sein Mittelstück (am Körper) hat die "Gestalt eines Käfers und die Doppelsederkrone ruht auf dem Haupte. Das Bildwerk ist aus Gold hergestellt."

"Mut, die Große, die Kyria des Landes Stiathis, hat die "Gestalt einer hockenden Frau mit menschlichem Angesicht. Ihre "Hände ruhen auf ihrer Ferse, die Kronen des Südens und des "Nordens befinden sich an ihrem Haupte an dem aus Gold her"gestellten Bilde."

"Ihr Sohn Horus erscheint als Chons, Herr von Stiathis, "in dem aus Gold hergestelltem Bilde mit dem Gesichte eines "Sperbers. Er trägt einen Krummstab in seiner Faust, eine Geißel "liegt auf seiner Brust und eine Mondscheibe befindet sich auf sei"nem Kopfe."

Ein anderes, nicht minder beutliches Beispiel liefert die auf die Dase von Farafrah bezügliche Inschrift 661). Es heißt darin:

"Osiris ist daselbst in Gestalt des Horus mit menschlichem "Angesicht und dem Doppelsederaufsatze gekrönt . . . . Seine rechte "Hand trägt eine Geißel A und seine linke ein Scepter . Das "Bildwerk ist aus Gold hergestellt."

"Fis in ihr erscheint als Mut, die Kyria von Kuhland "(Farafrah) in Gestalt einer Frau mit menschlichem Angesicht "und auf ihrem Gesäß niederhockend. Ihr heiliger Leib ist aus "reinem Golde gebildet, die ganze Höhe desselben beträgt . . . Ellen."

"Ihr Sohn Horus tritt als Min-Amon in Mumienform "auf, gekrönt mit der Doppelfederkrone. Sein Körper ist der eines "kräftigen Mannes. Seine Rechte hält eine Geißel, seine Linke hat "den Phallus ersaßt. Sein heiliger Leib ist aus Nebes-Holz.... "die Höhe beträgt 3 Ellen und 3 Palmen."

## Die Gottheiten der großen Enneas oder die "Paut".

141. Nach dem, was ich über die Entstehung, das Wesen und die Namen derselben (S. 183 fl.) auf Grund der Denkmäler angesführt habe, bleiben mir an dieser Stelle nur wenige Bemerkungen übrig. Dieselben betreffen zunächst die sestlende Thatsache, daß bereits in den Zeiten der fünsten und sechsten Dynastie der altsägyptischen Könige ein Unterschied zwischen einer großen (a.t.) und einer kleinen (n.t.) "Paut" oder Enneas besteht, der einen Gegensah der Qualität bildet in der Art, daß die "große Enneas" im Range der "kleinen Enneas" vorangeht. In den PyramidensInschriften aus der angeführten Epoche werden beide häusig gemeinschaftlich ausgeführt, wobei ganz allgemein von der DoppelsEnneas (Pauta) oder von den achtzehn Gottheiten derselben die Rede ist 652). Wir haben hiernach drei besondere Götterkreiszu verzeichnen, die als Ogdoas, große Enneas und kleine Enneas auseinander solgen.

Während wir durch die Denkmäler der ältesten und der jüngsseiten Zeiten der ägyptischen Geschichte über die Namen und die Folge der neun Gottheiten, welche die große Enneas in sich schließt, auf das genaueste unterrichtet sind (vergl. oben S. 187), schwebt über Zusammensetzung der kleinen ein geheimnisvolles Dunkel, denn kein einziges inschriftliches Zeugniß, soweit meine Denkmälerstenntniß reicht, hat uns die Namen der einzelnen Mitglieder dersselben überliefert. Wenn mit aller Deutlichkeit auf den steinersnen und Paphrus-Urkunden von "der großen Enneas in Ons"Heliopolis", oder "der großen Enneas von Theben", oder "der "großen Enneas von Abydus" die Rede ist 653) und die Namen und Bilder der neun typischen Gottheiten damit verbunden sind, sehlt es überall an Beispielen ähnlicher Art für die Erkenntniß des kleinen Götterkreises, der unter seiner allgemeinen Bezeichnung in den meisten Fällen nach "der großen Enneas" solgt. In einer

alterthümlichen Formel, welche in der Pyramide des Königs Unas und in den Inschriften eines gewissen Nehi, der Königin Māfarā und anderer wiederkehrt 654), heißt es wörtlich: "Die Gottheiten der "großen und der kleinen Enneas sie gewähren den leuchtenden Glanz "(xut) am Himmel dei Kā und die Stärke (usr) auf der Erde "bei Deb" oder "sie bewilligen drei Brote für den Himmel bei Ka "und zwei für die Erde bei der Enneas" oder "bei der Doppels "Enneas". Es geht daraus ein besonderer Unterschied hervor, welcher zwischen dem Himmel und der Erde einerseits und dem Lichtgotte Kā und dem Erdgotte Deb oder der Enneas andererseits gemacht wird. Es hält schwer, bei diesen und ähnlichen Inschriften den richtigen Sinn herauszuerkennen, welcher als Führer über das Wesen der kleinen Enneas dienen könnte, doch scheint mir solgende Vermuthung einer näheren Prüfung werth zu sein.

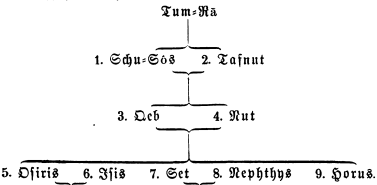
Die sogenannte große Enneas, welche ben Leib Gottes nach ben ausbrücklich ausgesprochenen Vorstellungen der alten Aegypter bildete, ftellte die Theile des kosmischen Weltkörpers dar, welchen der göttliche Geist, als Licht (Tum=Rā) im höchsten Sinne des Wortes aufgefaßt, beseelte und nach den ewigen Gesetzen seines Willens, nach ägyptischer Anschauung: seines Herzens (b. i. Thot), leitete und in der periodischen Erneuerung der Erscheinungen erhielt. Die wiederkehrenden Darftellungen Ra's und der aus ihm entsprungenen großen Enneas auf den Wänden der Tempel Aegyptens gaben diesem Gebanken einen inhaltsreichen sichtbaren Ausdruck. Die Gottheiten, welche in ben Beiligthümern bes Landes eine Stätte ber Berehrung gefunden hatten, waren durch Namen und locale Auffassungen im Ganzen ober im Ginzelnen von den Gliebern des ganzen mythologischen Gebäudes, wie sie sich in Tum und ber großen Enneas offenbarten, allerdings unterschieden, aber bennoch ihrem Wesen nach gleichsam nur die localen Vertreter jener von heliopolitischen Priestern erfundenen Urformen. Was die große Enneas in der kosmogonischen Entwicklung der Grundlehre über Brugich, Mythologie. 27

Gott und Welt bedeutete, das vertrat die kleine Enneas in ihrer localen Beschränkung auf ihrem eigenen Boden. War Tum nach der allgemeinen Lehre im höchsten Sinne des Wortes der Pauti d. h. "der, welcher die Enneas in sich saht" oder "der Neuner", so wurde z. B. sein thebanischer Vertreter, der Gott Amon, welcher seinem Wesen nach die letzte Stelle der Enneas, die des Horus, einnahm, als Kyrios von Theben zu einem Pautista "Neuner des "Landes" oder mit anderen Worten zu einem "Local-Neuner". Die thebanischen Denkmäler sind überreich an Beispielen dieser Bezeichsnung, die in griechischen Umschreibungen in der Gestalt Potus (in dem Eigennamen Ns-paut-ta, "Anhänger des localen Neuners", griech. Spotus oder Espotus) auftritt. Ist meine Vermuthung zutressend, so werden sich in der wünschenswerthesten Weise "die "Enneaden, die Herren des Himmels und der Erde" in einer Inschrift aus den Zeiten der XIX. Dynastie erklären 655).

142. An verschiedenen Stellen meines Buches habe ich hervorgehoben, wie aller Wahrscheinlichkeit der Ursprung von der Lehre der Enneas in der unterägyptischen Stadt On-Heliopolis gesucht werden dürfte. In 48 von mir gesammelten Berzeichnissen aus allen Zeiten der ägyptischen Geschichte 656) erscheint 39 mal der heliopolitische Gott Atum, Atmu oder Tum als Hegemon an der Spize "seiner Kinder", wobei er 7 mal als "Atmu, der Kyrios "des Doppellandes von On" verzeichnet steht. Erst von den Zeizten der XVIII. Dynastie an findet sich in einzelnen Beispielen seiznem Namen der des Gottes Chepra, Chepru beigesellt, einmal mit einem solgenden Cheperr (s. oden S. 234). Nur in 6 Listen wird der Tum-Name durch den allgemeineren des Kā ersetz, der außerdem in der Benennung des Gottes Schu als "Sohn des "Kā" (sa oder si-Rā) neben dem seltneren si-Tum, "Sohn des Tum", wiedersehrt.

Hinter dem Propator Tum oder seinem Stellvertreter Ra folgen der Reihe nach die einzelnen Gottheiten der großen Enneas,

nach heliopolitischem Schema, bisweilen durch entsprechende Localsformen in der Reihe der Neun vertreten, wie ich es im Verlaufe meiner Behandlung der Gottheiten der Enneas im Einzelnen nachsweisen werbe. Das genealogische Verhältniß derselben entwickelt das nachstehende Schema:



143. In einer Reihe von Beispielen geht dem Verzeichnisse der Götter der großen Enneas und ihrem Bater Tum eine andere Gottheit voran, die sich nach kurzer Brüfung als Localgottheit ober als Aprios eines bestimmten Tempels in Ober- ober Unteräappten darstellt. In den meisten Fällen nur als eine besondere Localform irgend eines Gliedes aus der Bahl der großen Enneas sich entpuppend, tritt ihr Name an die Spite ber Neunheit und nimmt ihre Stelle vor dem Bropator Tum=Ra ein. Ptah, der ägyp= tische Hephaistos, ursprünglich nur eine memphitische Auffassung besfünften Gliedes der Enneas oder des Gottes Ofiris, erscheint in ben memphitischen Listen als Erster ber Reihe in seiner Gigenschaft als Kyrios von Memphis 657). In ähnlicher Weise nimmt Bott Month, ber Localgott bes thebanischen Nomos, die Ehrenstelle an der Spite der heliopolitischermonthischen Enneas ein 658), wie in Silfilis Amon = ra, in Groß Apollinopolis Ra, im mareo= tifchen Nomos Ra-Bor-Chuti659), in Ombos Gebef-ra und andere anderwärts. In einer folchen Stellung, worauf ich oben

(S. 239) bereits hingewiesen habe, werden einem jeden Kyrios geradezu die bedeutsamen Eigenschaften und Titel des Gottes Tum= Rā zu Theil, unbeschadet seiner besonderen Aufsassung als ein bestimmtes Glied in der Reihe der großen Neun-Götter.

Ein fehr lehrreiches Beispiel für die Entstehung, Zusammensetzung und Anordnung einer localen Enneas bietet eine Darstellung an der Außenseite des Tempels von Tentyra, welche uns in Bild und Schrift einen Gesammtüberblick über die tentpritische Neunheit vor Augen führt und die hervorragende Stellung der localen Apria Sathor an beren Spige fofort erkennen läßt (f. Mariette, Denbera, I, 3). Die Randinschrift, welche ber ganzen Vorstellung gleichsam als Ueberschrift dient, lautet in wörtlicher Uebersetung: "Diese "großen, hehren Bötter, die göttliche Enneas von Ten-"tyra, dies find ihre Bilder im Lande des Tum" (b. h. auf bem tenthritischen Gebiete). Elf Figuren auf Thronen sitzenber Göttinnen (ber Bahl nach fünf) und Götter (sechs), eine jede bavon durch eine besondere Beischrift erläutert, folgen der Reihe nach auf= einander. An der Spite aller befindet fich hathor in ihrer Eigen= schaft als Local = Ryria den Blat des Gottes Tum einnehmend, und hinter ihr ber Chegemahl, Gott Horus von Apollinopolis. Beide find aus ihrer Stelle in der Enneas herausgetreten, benn die tentgritische Sathor entspricht ber Göttin Tafnut wie ihr Mann Horus bem Typus bes Schu. Das bezeugt ausbrücklich bie oben S. 119 aufgeführte Inschrift aus Denbera. Die übrig bleibenden neun Götter zeigen uns die Glieber ber tentpritischen Enneas in ihrer verhüllten Geftalt (wie es fein muß fünf Götter und vier Göttinnen), unter benen Ofiris und Isis allein keinem Zweifel über ihre Bedeutung unterliegen. Wie sich in den einzelnen männ= lichen und weiblichen Mitgliebern ber großen Enneas die Rinder und Nachkommen Tum=Ra's barftellen, beren letter Sproß, ber kosmische Horus, auf den wiederverjüngten Ra hinweist (f. oben S. 268), so offenbaren sich die neun tentpritischen Baut-Gottheiten

in ähnlicher Weise als Kinder des weiblichen Tum-Rā d. h. der großen Weltmutter Hathor, wobei das letzte Glied der Reihe, die Göttin Isis d. h. die wiederverjüngte kosmische Hathor, die Rolle des Horus ganz richtig theilt. Die weiblichen Gottheiten führen mit Ausnahme der Isis denselben Namen Hathor, die männlichen mit Ausnahme der Götter Ahi und Osiris denselben Namen Horsfame der Samtau. In dem Gotte Ahi steckt Kā, in dem ersten Horsame tau Gott Tum der großen Enneas (s. S. 373 und 375), um die leeren Stellen auszufüllen, welche durch den Aussall des Geschwisterspaares Schu und Tafnut entstanden. Der ganze Götterkreis von Tentyra nach seiner localen Aussassiung tritt uns demnach in solsgender Gestalt entzogen:

## Der tentyritische Götterfreis.

## a) Ryrioi:

- 1. Die tentyritische Sathor (Tafnut).
- 2. Der apollinopolitische Horus (Schu=Sos).

## b) Gottheiten ber Enneas:

- 1. Hathor von Tentyra.
- 2. Horsamtau in Tentyra.
- 3. Ahi, ber Sohn der Hathor (Ra).
- 4. Horsamtau, das Rind, der Sohn ber Sathor (Tum).
- 5. hathor von Tentyra.
- 6. Hathor von Tentyra.
- 7. Horsamtau, Herr von Tentyra.
- 8. Ofiris Dnnophris.
- 9. Fis, die große, die Gottesmutter, die Herrin von Tentyra, Kind der Göttin Nut.
- 144. Noch eine andere Beobachtung brängt sich bei dem Studium der localen Enneaden auf. Bei näherer Prüfung der Listen stellt sich nämlich die zweifellose Thatsache heraus, daß eine locale

Enneas mit ihrem Ryrios an der Spite von einem Orte nach einem andern übertragen werden konnte, wobei ber Kyrios bes letteren wiederum dem Kyrios des ersteren vorangestellt wird. Beispielsweise geht in mehreren thebanischen Listen der hermonthischen Enneas mit ihrem Month als Kyrios ber Name bes Localgottes von Theben: Amon = rā voran, so daß sich die große Enneas von Theben in der folgenden Geftalt zeigt: 1. Amon=ra, ber Ayrios von Theben, 2. Month, der Kyrios von Hermonthis und bes ganzen thebanischen Romos, 3. der Propator Tum von Heliopolis, 4. die heliopolitische Enneas 660). Ein ähnliches nicht weniger schlagendes Beispiel bietet eine Liste ber Enneas bar, die fich auf einem dem memphitischen Gotte Imhotep geweihten Beiligthume auf der Insel Phila vorfindet. Der memphitischen Enneas mit ihrem Kyrios Btah=Tanon am vorberften Ehrenplage ift ber Kurios des Nomos von Elephantine, zu welchem die Insel Phila bekanntlich gehörte, unter ber Bezeichnung "Chnumera, herr von "Elephantine" in Begleitung seiner Schwester Satit beigesellt 661). um seiner hervorragenden Stellung als Ortsgottheit von Elephantine die nöthige Huldigung darzubringen.

145. Die Versetzung der Localgottheit eines Nomos oder einer Stadt in demselben aus ihrer untergeordneten Stellung als ein Glied der Enneas in die höchste Stelle, unmittelbar vor dem Propator Tum-Rā, war indeß nur ein äußerlicher Act der Darstellung, in welcher dieselbe getrennt von Tum abgebildet zu werden pslegte. Im letzten Grunde ging sie in das Wesen Tum's auf, sie wurde zu Tum, zur "Ursache der eigenen Entstehung" (xoper tesef, s. S. 59)\*), die zunächst in der aus dem Chaos emporsteigenden

<sup>\*)</sup> Daß es immer noch Gelehrte giebt, welche sich hartnädig dagegen sträuben, in dieser Beziehung das zu erkennen, was ich in der vorgelegten Uebersehung ausgedrückt habe, ist kein Grund für mich dieselbe aufzugeben. zoper tosof oder zop-tosof wird ein für alle mal dem Inhalte nach so viel als der eigene Ursprung (s. S 59) bedeuten. Den lehten und schla-

Sonne, des Ra, ihre schöpferische Wirksamfeit begann. Die Localgottheit, zu einem Tum=Ra erhoben, wurde demgemäß zu einem Berrn, Könige, "Begemon ber Enneas" (Hri-tep paut), zu einem "Meuner" (Pauti), zur Urfache und zum Anfang alles Seins und trot ihrer sonstigen Stellung in ber Reihe ber neun Götter gu einem Propator Tum-Ra. In diefer Auffassung wurde in ber Mehrzahl von Fällen seinem Namen der Name des Ra beigefügt wie der Beispiele halber in den folgenden häufig erscheinenden Rusammensetzungen: ChnumRa, Amon=Ra, Month=Ra, Min= Ra, Sebet-Ra, Bor-Ra, Chons-Ra, und dies auch äußerlich dadurch angedeutet, daß man in den Abbildungen auf die Röpfe ber betreffenden Gottheiten die auf den Widderhörnern schwebende Sonnenscheibe sette 663). Wenn es erwiesen werden fann, daß der vielgenannte und ben Alten so wohlbekannte Gott Amon, ber Ayrios der berühmten Stadt Theben in Ober-Negypten, wie ich oben bemerkt habe, nur eine besondere Localform des Gottes Horus, Sohnes des Osiris und der Isis darstellt, daß er mithin als neuntes Blied der heliopolitischen Enneas angehört, so giebt eine fast überschwengliche Menge von monumentalen Inschriften das Reugniß, daß er als Kyrios, als Amon=Rā, durchaus auf gleicher Stufe mit Tum=Ra fteht, als folcher vollständig in den heliopolitischen Kyrios aufgeht und nur beghalb mit allen Titeln beffelben beehrt wird. Er ift in diefer Gigenschaft "Amon-Ra, Sorchuti, "Tum, der Herr von Theben" 664) und als solcher, nicht mehr bloß

genbsten Beweis dasur liefert dieselbe Bezeichnung übertragen auf gewisse aussichwißende Harze und Salze. Bon dem Könige des Landes Kenset wird beswerkt, er komme "mit dem Selbsterzeugniß (xp-tsf) von Balsam (ānt)" und die Gabe von einem gewissen Dele an den Gott Horus, den Kyrios von Apollinopolis-Shu mit den lehrreichen Worten geschildert: ra xp-tsf a xp-m-hāt xp-tsf at-mstuf "dargereicht wird das, was sich von selbst erzeugt, "dem, welcher von Ansang an (oder: als Ansang) war und sich selbst erzeugt "hat, ohne geboren zu sein"662). Es gehört eine gute Dosis von Selbstbewußtssein dazu, um so klaren und deutlichen Worten gegenüber die von mir ausgestellte Bedeutung des Gottesnamens noch serner bezweiseln zu wollen.

"allein Sohn bes Ofiris", sondern auch Sohn bes Ptah, ber nach memphitischer Lehre 665) als Bater ber Sonne angesehen ward.

146. Die in fich abgeschloffene Enneas, "bie große Baut", an beren Spite ber Bott Tum = Ra und ber in biesem aufgebende Kyrios eines Tempels seine bedeutungsvolle Stelle einnimmt, findet sich nicht felten durch eine ober mehrere Gottheiten erweitert, die zwar außerhalb ber typischen Enneas stehen, jedoch aus besonderen Gründen dem letten Gliede berfelben beigesellt werben. in den thebanischen Königsgräbern 666) der heliopolitischen Enneas. mit ihrem Bropator Tum an erster Stelle, bisweilen ber Name bes Gottes Run zur Bezeichnung ber feuchten Urmaterie, aus ber bie Sonne in die erfte Erscheinung trat, mit augenfälliger Absicht bei-Auf anderen Denkmälern 667) ist es ber ägyptische Hermes Thot, welcher ben Plat ber feuchten Urmaterie einnimmt und zwar nicht ohne innerste Begründung, wenn der Leser meine Bemertung auf S. 110 berücksichtigt. In einer anderen, größeren Reihe von Listen wird bem Gotte Horus, am Schlusse ber Enneas, ber Name und die Gestalt der in Heliopolis, Tenthra und Theben verehrten Göttin Sathor beigefügt, um feine weibliche Erganzung gur Anschauung zu bringen 668). Wiederum zeigen neue Beispiele, daß aus und unbefannten Gründen schon von den Reiten bes britten Thotmosis an eine locale Trias: Sebet, Tannit und Anit der Enneas beigesellt ward 669). Wir wissen indes so viel, daß die beiben an letter Stelle erwähnten Ramen einer Doppelgöttin angehören, welche regelmäßig als Genossinnen des Localgottes Wonth. des Herrn der Stadt Hermonthis und Gebieters des thebanischen Nomos, auftreten, daß aber andererseits in der Nähe von Hermonthis eine Dertlichkeit 670) mit dem Rulte des frotodilföpfigen Gottes Sebet (Gott Deb in ber Enneas) bestand, als beffen Gemablin sich die Göttin Anit darstellt. Die Berehrung des Krokobiles in bem füblich von Theben gelegenen Theile Aegyptens wird durch die Denkmäler an Ort und Stelle bestätigt. Die noch erhaltenen Inschriften und Darstellungen auf den Tempelruinen von Ombos lassen über die weltschöpferische Thätigkeit des localen Sebek-Rā keine Zweisel bestehen und seine Bedeutung in der älteren Geschichte Aegyptens auf dem krokodikreichen Gehiete der Thebars scheint ihm zu einer besonders hohen Stuse der Verehrung verholsen zu haben. Alles weitere darüber findet der Leser in dem Kapitel über den Erdgott Deb.

147. Die große Enneas mit ihrem Aprios an der Spite hatte für die ägyptischen Priefter eine Nebenbedeutung, insofern die einzelnen Glieder berfelben auf das historische Gebiet übertragen und in ihrem genealogischen Zusammenhange als Könige einer ben menschlichen Königshäusern vorangehenden ersten Götterdynastie aufgefaßt wurden. Griechische Zeugnisse und die inschriftlichen Dentmäler lassen barüber keinen Zweifel übrig und bie Untersuchungen der Chronologen und Geschichtsforscher auf dem Gebiete des ägyp= tischen Alterthums haben fast ausnahmslos ihre Forschungen mit ben Götterkönigen begonnen 671). Der vielfach behandelte Gegen= ftand bedarf keiner längeren Erörterung, da die Ueberlieferung mit ben ägyptischen Quellen, in welchen einzelne Götter und Göttinnen als fonigliche Versonen ausbrücklich bezeichnet werben, auf das genaueste übereinstimmt. Bas der Lifte der Götterkönige ein erhöhtes Interesse verleiht, ist die augenfällige Thatsache, daß die Götterkönige ihrem Namen und ihrer Folge nach die männlichen Glieber ber großen Enneas barftellen, wie sich ber Lefer aus ber nachstehenden Zusammenstellung überzeugen kann.

|    | Nach den | Denkmälern: |    | Nach den Ueberlieferungen:           |
|----|----------|-------------|----|--------------------------------------|
| 1. | Ptah     |             | 2. | Hephaistos, Bulcanus, Ptah.          |
| 2. | Rā, Soh  | n des Ptah  | 2. | Helios, Sol, Sohn des vor.           |
| 3. | Schu .   |             | 3. | Ares (Mars), Sos, Sosis.             |
| 4. | Deb .    |             | 4. | Kronos, Saturnus, Rêb.               |
| 5  | Djiris 1 | und Isis .  | 5. | Osiris, Osiris und Isis.             |
| 6  | Set .    |             | 6. | Typhon, Bruder des Ofiris.           |
| 7. | Horus .  |             | 7. | Horus, Sohn ber Isis und bes Dfiris. |

Nähere Angaben über die aufgeführten Götterkönige findet der Leser S. 31 fl. dieses Buches, anderes wird bei Besprechung der einzgelnen Neun-Götter gehörigen Ortes ausschrlicher erwähnt werden.

148. Alls Schlußbemerkung soll an dieser Stelle noch einmal barauf hingewiesen werden, daß die überreiche Welt der Götter und Göttinnen, welche das Gebäude der altägyptischen Mythologie bevölfern, burch bie typischen Gestalten bes großen Enneas= Rreises ihre eigentliche Auflösung findet. Die fast zahllosen Localgottheiten, welche bem Forscher auf den erhaltenen Denkmälern in Bild und Schrift entgegentreten und im Ginzelnen wie in ihrem Rusammenhange ein unauflösliches Räthsel zu bilden scheinen, laffen sich, wenigstens in ihren Haupterscheinungen, auf eine der Grund= formen bes großen Götterfreises zurudführen. Es hieße bas Wesen ber ägyptischen Mythologie burchaus verkennen, wollte man von dieser Anschauung Abstand nehmen und damit sich ben Boden unter ben eigenen Füßen wegziehen. Die inschriftlichen Zeugnisse ber ägnptischen Denkmäler, insofern sie mythologische Gestalten berühren, führen mit zwingender Gewalt zu bem Schlusse, bag die Localformen aus den entsprechenden Typen der großen Enneas hervor-Und gerade die steinernen Inschriften aus ben gegangen sind. späteren Epochen der ägyptischen Geschichte bis zu den griechisch= römischen Zeiten hin, erhalten ihren hohen und fast unschätzbaren Werth dadurch, daß sie sich, im Gegensatz zu den spärlichen Andeutungen der früheren Denkmäler-Nachrichten auf dem mythologischen Gebiete, einer breiten Ausführlichkeit befleißigen und vor allen Dingen ihr Augenmerk einerseits auf die Gleichstellung von Localgottheiten an verschiedenen Kultusstätten, andererseits auf die ihnen gemeinsame Grundform innerhalb der Enneas richten. Absprechende Urtheile, wie sie heut zu Tage Mode zu werden scheinen, sobald es sich um die junge Denkmälerwelt handelt, beruhen lediglich auf einer nur sehr oberflächlichen Kenntniß ihrer Inschriften, deren Werth, ich wiederhole es mit allem Nachdruck der Ueberzeugung,

auf dem Gebiete der gesammten ägnptischen Alterthumskunde ein unermeglicher ift. Die Borftellung, daß in dem großen Zeitraume von vier Jahrtausenden die Grundlagen des Gottesglaubens und die Anschauungen über das Wesen der Götter von der Rosmogonie an von kleinen Anfängen ausgegangen fei, im Laufe ber Beit eine wachsende Mehrung und schließlich eine totale Umgestaltung erfahren haben müffen, wird einfach durch die Thatfache widerlegt, daß die ältesten Texte sich theilweise mit den spätesten Ueberlieferungen becken, ja felbst im Schriftstyl die alten Schreibungen beibehalten, und daß die neu aufgefundenen Pyramiden : Inschriften einen Borrath göttlicher Ramen aufweisen, beren Bahl und Unverständlichkeit felbst alles Ptolemäische weit überbietet, gang abgesehen von ber Leerheit ber Gedanken, die unter einem Bust nichtssagender Worte begraben find. Als die ersten Griechen nach Aegypten zogen, als griechische Staatsmänner, Philosophen und Gelehrte die Tempelschulen des Landes besuchten, um von den Priestern die altüberlieferte Weisheit zu lernen, als der griechische Genius neues Leben in die absterbende ägyptische Welt brachte und in Alexandria die akademische Forschung zu blüben begann, raffte sich der ägyptische Geist zum letten Male auf und die gesichteten Ueberlieserungen der Borzeit, und nicht am letten die mythologische Bissenschaft mit ihrem philosophisch speculativen Hintergrunde, fanden auf ben Tempelwänden in einer klaren und verständlichen Sprache ihren beredten Ausdruck. Die alte Finsterniß wich dem jungen Lichte und die rathselhaften Geftalten einer längst vergangenen Borzeit traten in scharfen Umrissen aus dem dunklen Hintergrunde hervor. Das starre Festhalten an der Ueberlieferung der Borfahren, dieser Grundzug bes altag. Charafters, hatte bie neue Zeit burchaus nicht verwischt, sondern sie war im Gegentheil bemüht, ihn auf das ftrengfte zu erhalten, wenn auch nach einzelnen Richtungen bin die historische Entwicklung eines Mythos, wie z. B. in der Ofirislegende, ben alten Anschauungen eine veränderte Gestalt gegeben ober die

erweiterten Kenntnisse, wie z. B. auf astronomischem Gebiete, ben Göttern neue Plätze und neue Rollen überwiesen hatten. Der alte Stoff und das alte System blieb unverändert derselbe, nur seine Berwendung trug den Anforderungen des vorgeschrittenen Zeitzgeistes gebührende Rechnung. Daß aber griechische Ideen in dies System eingeführt worden seien, muß entschieden bezweiselt werden. Die Beweise, welche ein namhafter Gelehrter dafür in das Feld geführt hat, sind bereits in der gründlichsten Weise widerlegt worden 672).

Um noch einmal das Verhältniß der Gleichheit zweier sich ent= sprechender Götterformen zu berühren, so will ich nicht unerwähnt laffen, daß fich felbst in der altäg. Sprache ein Ausbruck bafür findet, der durch das Wort Ra (hieroglyphisch ! 1) bezeichnet wird. Dem Sinne nach entspricht basselbe unserem beutschen "Gbenbild, "Abbilb", ober, wie Herr Maspero es verstanden wissen will, dem französischen le double. Eine Todtenkapelle ist dem Ka oder dem steinernen Abbilde des Verstorbenen geweiht, in welches nach alten, selbst bei ben Kirchenvätern vertretenen Vorstellungen die Seele des Abgeschiedenen hineinbeschworen werden konnte, ein Aegypter stellte nach seinem Ableben bas Ra ober Cbenbild bes Ofiris bar, eine Gottheit erschien als "das Ebenbild" einer andern und der regierende König des Landes ist in größeren Darstellungen häufig von bem Ra-futen oder seinem "königlichen Gbenbilde" begleitet 673). An ber Decke bes Tempels von Dendera befinden sich im Pronaos die Gestalten zweier Sphinge. Die eine bavon wird als "bas "göttliche Abbild des Ra, die andere als "das göttliche Abbild des Tum, des Baters der Götter" in der darüber stehenden Inschrift bezeichnet. Selbst ein Gott konnte als das Ebenbild eines menschlichen Königs aufgefaßt werden, wie z. B. in einem Cbfu'er Text, auf deffen Bebeutung ich weiter unten (f. Gott Schu) zurücksommen werbe, ber regierende König als "Schu, das Ebenbild des Königs" ausdrucklich aufgeführt wird. Wie Schu ift ber Pharao mährend seines

Lebens der erste "Sohn des Kā" und beide, Schu und der König, erscheinen als gegenseitige Abbilder. Selbst in den sogenannten officiellen Namen der Könige tritt nicht selten das Wort Ka in dem angegebenen Sinne entgegen. Die mit Ka zusammengesetzten Namen der ältesten ägyptischen Könige wie Men-ka-Kā, Noser-ka-Kā, User-ka-Kā, von den Griechen Mencheres, Nephercheres, Usercheres umschrieben, bedeuten wörtlich: "dauernd, gut, stark, "ein Sbenbild des Kā" oder mit anderen Worten: wie Kā, (ähnlich würde man in den semitischen Sprachen ein entsprechendes ke anwenden). Selbst in den ptolemäischen Königsschildern hatte sich der alte Brauch erhalten. Ptolemäus V. Epiphanes hieß u. a. User-ka-Kā d. i. "stark, ein Sbenbild des Kā", wosür der griechische Uebersetzer freilich die mehr als freie Uebertragung "welchem die Sonne den Sieg gegeben hat" gewählt hat.

Herr v. Bergmann hat in einer besonderen Betrachtung, welche durch treffliche Beispiele erläutert ist, die verschiedenen Anwendungen im Gebrauche des Ka näher untersucht und übersichtlich zusammensgestellt <sup>674</sup>). Indem ich darauf verweise, erfülle ich eine Pflicht der Dankbarkeit für die lehrreichen Mittheilungen, durch welche der genannte Gelehrte die Erkenntniß der mannigsaltigen Bedeutungen der Wortes Ka gefördert hat.

Die Gottheiten der großen Enneas und ihre Localgestalten.



I. Der Gott Schu, Sos ober Sosis. Der ägyptische Ares.

149. Als erste Emanation des Propator Tum-Rā nennen die Inschriften aller Epochen in tausendsacher Wiederholung das Zwillingspaar Schu und Tafnut.

In dem Hymnus auf Amon=Rā, den thebanischen Kyrios, welcher eine Tempelwand in der Dasenstadt Hibis bedeckt, wird dieser Gott mit den bezeichnenden Worten 675) angerusen: "Die "Götter sind hervorgegangen aus dir. Dein Aussluß ward zu "Schu und dein Auswurf zu Tasnut, um dir die neun Götter "am Ansange des Werdens zu bilden. Du bist der Herr des "Löwen=Zwillingspaares" (Schu und Tasnut). Ganz dasselbe drückt eine auf den Kyrios von Koïs, Amon=Rā, bezügliche Insschrift mit andern Worten solgendermaaßen auß: "Du bist der eine "Gott, welcher zu zwei Gottheiten ward, du Schöpfer des Eies "und Erzeuger seines Zwillingspaares" (576).

Dieselbe Vorstellung der Emanation des göttlichen Zwillings= vaares aus dem Leibe des heliopolitischen Tum wurde in einer der Byramiden-Inschriften aus der Epoche der sechsten Dynastie durch ein Bild hervorgerufen, das an grober Deutlichkeit nicht überboten werden kann. Um die Entstehung der beiden Kinder aus dem Leibe Tum's, ohne Zuthun ber weiblichen Empfängniß, Schwangerschaft und Geburt, zu veranschaulichen, ließ man den Hegemon der Enneas eine unsaubere Handlung vollziehen. Die Textworte, welche zuerst Herr Maspero (Pyr. Unas 465 fl.) ihrem Sinne nach richtig erfaßt hat, lauten in ber Uebertragung: "bas war Tum, "ber zu einem Selbstbefleder in ber Stadt (ober: an ber oft-"lichen Himmelszone, am Aufgangspunkt der Sonne) On ward. "Indem er feinen Phallus in feine Fauft nahm, vergnügte "er fich bamit. Geboren murbe bas Zwillingspaar Schu "und Tafnut." Die vorher erwähnten Ausdrude "Ausfluß" und "Auswurf" (ejaculatio) in Beziehung auf die Entstehung der Zwillinge erhalten hierdurch ihren eigenthümlichen, aber verftandnifvollen Sinn und das oft erwähnte Zeugungsglied bes Tum ober des Ra, gleichzeitig aber auch die Darstellungen des ithpphallischen Min=Ra von Roptus und Panopolis, eine lehrreiche Aufflärung. Im Todtenbuche (XVII, 14) heißt Ra: "der, welcher "sich selbst beschläft". An einer andern Stelle (XVIII, 19) ruft ber Ofiris-Todte gewisse Gottheiten, die: "vor dem Gotte Tum befind-"lichen" mit dem Nebenfinn: "Die aus dem Phallus beffelben ber-"vorgegangenen", mit ben Worten an: "Ihr aus bem Phallus "entstandene Götter, reicht mir eure Hände! Ich bin es, ber ge-"worben ift, mas ihr feib. Bas bedeutet bas? Das Blut, "welches aus dem Phallus des Ra herausfloß, als er sich beeilte, "sich selbst zu verstümmeln (ober: zu schneiben). Siehe! bas ist "das Werden zu Göttern berer, welche aus dem Phallus des Ra "entstanden sind, nämlich bes Gottes Hu und bes Gottes Sa, "welche sich hinter bem Bater Tum befinden". Wie man sich über"zeugt, spielt in diesem Texte der geheimnisvolle Phallus des Rā= Tum eine ähnliche Rolle, um die Entstehung der erwähnten Gott= heiten Hu und Sa ohne mütterliche Beihilse zu veranschaulichen.

In der merkwürdigen fosmogonischen Darstellung, welche sich in einer der Arhpten des Tempels von Tenthra befindet und die Entstehung des Kā und der Urgottheiten zur Anschauung bringt, erscheinen gleich hinter dem Bilde des embryonischen Kā (vergl. oben S. 166) die sitzenden Kindergestalten Schu's und Tafnut's. Sie schauen sich einander an und legen wie Harpokrates den Zeigessinger der einen Hand an den Mund. Die eben so seltene als deredte Vorstellung läßt ihren tieseren Sinn nicht im Dunkel: den Ansang der Entstehung in Folge der ersten Emanation des Lichtsgottes und damit der Beginn der Weltschöpfung und Weltordnung.

Ihre enge Berbindung wird häufig durch gemeinsame Dar= stellungen bezeugt, in welchen Schu als Bruder und Tafnut als Schwester nebeneinander auftreten. In der römischen Epoche, nachbem die zwölf Zeichen bes Thierfreises in die altägyptische Sphare eingeführt waren, wird beghalb bas Zobiafalzeichen ber Zwillinge burch die stehenden Figuren der beiden Gottheiten, welche sich gegen= seitig die Hände reichen, in ausbrucksvoller Weise ersett. bekannten Doppeldarstellung des astronomischen Himmels in Tentyra, sowohl in dem zu Baris aufgestellten Rundbilde als in den Deckenfelbern im Pronaos bes erwähnten Heiligthumes, nimmt bas Zwillingspaar Schu-Tafnut seinen entsprechenden Plat zwischen ben Thierfreiszeichen des Stieres und des Krebses (nach den ägpptischen Anschauungen des Käfers) in ihren deutlich erkennbaren Gestalten ein. Da in der römisch-alexandrinischen Epoche die Sonne im Zeichen der Gemini vom 19. Mai bis 18. Juni jul. (nach dem ägyptisch alex. Kalender vom 24. Bachon bis 25. Bayni) stand, b. h. fich bem Puntte der am 30. Panni eintretenden Sommerwende näherte, so erhalten auch im aftronomischen Sinne die beiden Gottheiten eine bestimmtere Bedeutung, auf welche ich weiter unten Gelegenheit haben werde, noch einmal zurückzukommen.

150. Der Name bes Gottes wird mit Sulfe ber Strauffeber ausgedrückt, welche in den späteren Epochen der Hieroglyphenschrift nicht selten durch zwei aufrecht nebeneinander stehende leere | | | erset wird. Es ist dieselbe Feder, welche sich als unterscheibendes Merkmal auf bem Ropfe ber Figuren bes Gottes befindet und in der Schrift als Sylbenzeichen für den Laut su (in ber ältesten Epoche bisweilen sau umschrieben) bient. Wie ich in der Einleitung (oben S. 36) gelegentlich bemerkt habe, knupft fich an den Wortstamm su die Vorstellung bes Ausborrens durch hige, aus der sich eine zweite, die des Leerseins in der natürlichsten Weise entwickelt hat 677). Der heiße borrende Sonnenstrahl, das ausgetrochnete, unfruchtbare Landstück, der leere Raum, leer, die Präposition ohne (su m, leer von etwas) und ähnliche Bedeutungen sind in den Texten aller Epochen mit der größten Leich= tigkeit nachzuweisen. Auch der Schatten (eigentlich "das Leere"), wie aus den Inschriften der Pyramiden nachgewiesen worden ift 678), ward durch dasselbe Wort su, sau bezeichnet und dasselbe gleich= zeitig auf die Doppelfeder 🏻 übertragen, welche das Haupt bes Gottes Schu und feiner Localformen zu schmuden pflegt. In diesem Sinne gewöhnlich in der Dualform suti auftretend, hat das Wort ebensowohl die Bedeutung von "Doppelfeder" als, nach einer im Altägyptischen nachgewiesenen Spracheigenthumlichkeit, "eines, welcher mit der Feder geschmückt ist." Bon der Feder (su-t, su-e) ift es nicht weit bis zum Gefieder, benn bem Forscher begegnen eine Unmasse von Beispielen, in welchen 3. B. Gottheiten in Sperbergeftalt als Bhnt-su-t, Bhn-su-t "bellgelbgefiederte" und ab-su "buntgefiederte" geschildert werden 679). Auch die vom Flügelschlag erzeugte Luft wurde durch dasselbe Wort ausgedrückt Brugich, Mythologie.

(s. S. 398, L. 91), das außerdem auf die Fasern oder den Bast gewisser Pflanzen übertragen ward.

Ru den am häufigsten vorkommenden Bedeutungen, welche dem Wortstamme su eignen, gehört die an das männliche Hauptwort šu, šuu, pa-su sich knupfende von "Lichtstrahl", in der Dehrzahl ber Beispiele in Bezug auf die Sonne gesagt, gegenüber dem weiblichen su-t, welches ben Sinn von "Gefieber, Flügel, "Schwinge" und von "Luftraum" in sich faßt. Auf einer Stele aus der Epoche der XXI. Dynastie bezeichnet der unbekannte Berfasser der darauf eingegrabenen Inschrift den thebanischen Gott Amon "als Lichtstrahl ober Sonnenstrahl (su) bei Tage und als "Mond (ah) bei Abend, als Ra (Lichtgott), welcher ben Himmel "durchwandert" 680). In einem fleinen Texte aus der Grabfapelle eines Pahri zu El-Rab (XVII-XVIII. Dyn.), welcher sich auf die Abbildung Getreide tragender Arbeiter bezieht, werden den letteren die Worte in den Mund gelegt: "Der Sonnenstrahl "(pa-šu) brennt heiß. Daß boch ber Sonnenftahl (pa-su) ben Preis des Getreides wie den der Fische machen möchte!" In einem hieratischen Bapprus lieft man die Worte: "das abgebrochene Holz-"ftud ift liegen geblieben auf dem Kelbe, der Sonnenftrahl (suu) "trifft es. Der Runstverständige holt es sich, er macht es gerade, "er macht es zu einem Stocke für alte Leute" 681). Gin thebanischer Reformator, welcher ben reinen Sonnenkultus herzustellen beeifert war, nennt seinen Lieblingsgott: "Ra-Horchuti, ber sich freut in "ber oberen Bemifphare (zut) unter feinem Ramen als Sonnen-"strahl (su), welcher in der Scheibe (aten) ist" 682). In der Darstellung der Sonnenscheibe in ihrem Schiffe: Qua auf einem jüngst veröffentlichten Denkmale 683) befinden sich als Erklärung dazu die begleitenden Textworte: "ber Sonnenftrahl (pa-su) beim "Untergange, der lebende große Gott. In der längeren, bagu gehörigen Inschrift wird dieselbe Gottheit bald als pa-su "ber "Sonnenstrahl, bald als Horchuti (Phöbus-Apollo) bald als

"Rā bei seinem Untergange" angerufen. In einer andern auch mythologisch wichtigen Inschrift, welche sich an den Wänden des Tempels aus Btolemäerzeit im Norden des großen Amonstempels von Karnak befindet, wird die Böttin Mut, die Gemahlin bes Götterkönigs Amon=ra, als die Mutter des wiederverjungten b. h. periodisch wiederkehrenden Sonnenstrahles (suu) mit den folgenden Worten gefeiert: "Mut, die Große, die Berrin von Afchru, "bas Sonnenauge, die Mutter ihres Baters, die Tochter und "Urheberin ihrer Mutter, Die Gebärerin bes Sonnenstrahles (suu) "in periodischer Wiederkehr in der Stadt Theben" 684). Alls ihr Sohn, nämlich bie periodisch wiederkehrende Sonne, erscheint mit ihr bargestellt und genannt: "Chonfu, das fehr große und erfte "Kind des Amon, geboren von Mut, der Herrin des Himmels, "ber schöne Jüngling" (b. i. die Sonne ber Frühlingsgleiche). Es ist derselbe Chonsu, den die oben S. 360 fl. mitgetheilten Inschriften thebanischen Ursprungs als den neuverjüngten Licht= strahl (suu) der Sonne und des Mondes mit den verständlichsten Worten geschildert haben.

Nach diesen Bemerkungen über die Hauptbedeutungen des Wortes su vom philologischen Standpunkte aus gehe ich zu der ethmologischen Auffassung des Schu-Namens über, wie sie in den Stein- und Paphrus-Inschriften nach den Ausschauungen der alten Negypter selber in hundertsachen Wiederholungen niedergelegt ist, und zwar in einer herkömmlichen Formel, welche sich auf den göttslichen Urvater Tum bezieht. Die alte Formel: äss-k (oder nk) m Šu tfn-k (nk) m Tfnut "dein Auswurf ward (wörtlicher: du "hast dich ausgeworsen, ausgegossen) zum Gotte Schu und dein "Ausguß (Erguß) zur Göttin Tafnut," enthält einen deutlichen Hinweis auf die Bildung der Namen Schu und Tafnut aus den beiden Verben äss und tfn, deren lautliche Schreibung, um jedem Wisverständniß zu begegnen, durch das Zeichen zur am Schluß

für jede Art flüffiger Absonderung und Ergießung noch besonders gekennzeichnet ist 685). Der allgemeine Sinn, welcher sich an die Form ass, seltener as geschrieben 686), knupft, geht nach zwei Hauptrichtungen auseinander, von denen die eine die Borstellung bes Auswerfens, Ausfliegenlaffens, die andere die bes Tragens oder Stützens berührt. Das Auswerfen, auch im Koptischen in dem Berb suo "abstießen, leer machen, entleeren", (vergl. das lat. defluere) erhalten, konnte sogar auf die Entstehung, gleichsam den Ausfluß, einer Berfon übertragen werden. Gin König heißt "Aus-"wurf ober Ausfluß bes Schu (ass n Su) und von bem Gotte "Chnum, dem Kyrios des Tempels von Esne-Latopolis wird ein-"mal bemerkt: fein Bater habe ibn in Satbenben von Beliopolis "zum erften Male ausgeworfen b. h. als Lichtstrahl hervortreten "laffen 687)". Aehnlich wird vom thebauischen Gotte Chonfu-Thot "gefagt: "[es geschieht] nach seinem Willen, was aus seinem Munde "ausgeworfen wird (ass m ro-rof), sein Wort wird zur That "und sein Befehl verwirklicht sich" 688). Es ist nicht nebenfächlich zu wiffen, daß in ben vorliegenden und in andern Beispielen bie angezogenen Götter, wie Chnum, Chonsu, Thot, besondere Localformen Schu's repräsentiren und in ben begleitenden Texten fast durchgängig mit dem Berb ass in Zusammenhang gebracht werden.

Nach ber anderen Richtung hin ist demselben Berbalstamme die bereits angeführte Bedeutung von tragen oder stüßen eigen. Einem Priester, der in einer Darstellung eine Kapelle in seinen Händen trägt, werden die Worte in den Mund gelegt: "Ich trage "(ašš-nā) den (göttlichen) Knaben in seinem Schrein" 689). Die Vorstellung des Stüßens wird auch durch ägyptische Texte in Bezug auf den Himmelsstüßer Schu gewährleistet. In einer der merkwürdigsten Inschriften des Tempels von Edsu, deren Kenntniß die Wissenschaft der ebenso inhaltreichen als correct publicirten Auswahl ägyptischer Texte des Dr. von Bergmann verdankt 690),

wird von einem ptolemäischen Könige ein Gott Tauth (Tab. Taui 3, Tau 3) als Schöpfer und Urheber bes Gottes Schu unter allen seinen Namen und Formen gepricsen. "Tauth, so ruft ibn "ber Ronig an, bu haft Schu aus beinem Munbe ausge= worfen" (ass) - "Tauth, bu haft ihn ausgeworfen (ass), er "ift aus beiner Mundfpipe herausgefommen". - Es haben ihn ausgeworfen (ass), beine Lippen." In der folgenden Stelle, wie man fich aus bem ganzen Inhalt leicht überzeugen wird. tritt neben ber Bedeutung von "auswerfen" auch die von "tragen, "stüten" für daffelbe Berb ein. Der redende Rönig wendet sich nämlich an den erwähnten Gott Tauth und läßt sich über Schu also aus: "Er ift zu einem Gotte geworben, er führt bir "Alles zu, er ift thätig für bich, er wirft für bich aus (ass) "unter feinem Ramen als Son, das Gbenbild bes Ronigs "(ka suten). Er ist thätig für dich in Bezug barauf. Er "ftüst (ass) für bich ben Simmel auf feinem Ropfe unter "bem Ramen Son. Tauth, er giebt bie Rraft (phti), welche "ben Simmel trägt, unter feinem Ramen als Btah. Gr "ftütt (ass) für bich ben himmel mit feinen handen unter "feinem Ramen als Son, ber Simmelsträger."

Die etymologischen Folgerungen, welche sich an den Ursprung des Schu-Namens nach diesen und ähnlichen Texten knüpsen, sind leicht zu ziehen. Man führte das Wort su mit allem seinen Ableitungen auf eine alte Wurzel ass zurück, deren Doppelbedeutung stüßen und auswersen, aussließen lassen auf eine beide Begriffe vereinigende Urbedeutung hinweisen. Die Doppelsinnigkeit des Wortes gab dem Mythos, der sich an den Namen des Schu lehnte, eine doppelte Richtung. Schu ward zu einem Aussluß des Tum-Nā, andererseits zu einem Stüßer oder Träger des Himmels. Das Fließen der vom Sonnenglanz erleuchteten Luftwellen, welche den Himmel zu tragen scheinen, dietet annähernd den Inhalt der Vorstellung, welche man in der mythischen Periode der Sprache

mit dem Schu-Namen verband. Auch in unsern modernen Sprachen verknüpft sich die Vorstellung des Flüssigen an das Licht. Wir sagen: der Mond ergießt sein Licht über Berg und Thal, ein Glanz ift ausgegoffen, und finden es nicht feltsam eine Licht= fülle mit dem Worte Lichtmeer zu bezeichnen und sogar von Licht= wellen zu reben. Ich will zum Schluß die Bemerkung nicht unterbruden, daß in ben ältesten, uns gegenwärtig zugänglichen Quellen d. h. in den Phramiden-Inschriften der Schu- Name in einem etymologifirenden Wortspiele auf ein Berb sau gurudgeführt wird, über dessen Inhalt nur ein sehr allgemeines Urtheil gefällt werden kann, wollte man der betreffenden Stelle den Sinn nach der llebertragung des Herausgebers, des Herrn Maspero, zu Grunde legen. In der Phramide des Königs Unas finden sich die Worte (2. 414 fl.) ā n Unas m ā Rā Nut sśp a-f Šu sšu-su Śu sšu-su und an dem entsprechenden Orte in der Pyramide bes Königs Teta dieselben in ber Fassung (Q. 264): a n Teta pn m a Ra Nut sśp ā n Tetà pn Šu sši su Šu sši su. Von einer Uebertragung der letteren, durch ihre Deutlichkeit ausgezeichneten, hat der französische Gelehrte Abstand genommen, die erstere dagegen in folgender Beise übertragen: "Die Richtung, welcher Unas folgt, "ift die Richtung bes Ra: Nut empfängt ihn und Schu führt "ihn hinein (l'introduit), Schu führt ihn hinein". Ohne auf eine Brufung der erften Worte diefes fleinen Textes näher einzugehen, brude ich nur meine stillen Zweifel an dieser Stelle über die Richtigkeit ber lebertragung: "Schu führt ihn hinein" aus. Die Formen sau, ssi find Participien bes Berbs ss, deffen Grundbedeudung "hochmachen, ausstrecken" ich durch schlagende Beispiele nachgewiesen zu haben glaube 691). Die betreffenden Worte können baber nur im Sinn unseres beutschen: "Schu, ber sich ausstrectt" aufgefaßt werden und beziehen sich offenbar auf die von mir nachgewiesene Rolle des Gottes als des Himmelsträgers. Wenn die Formel mehr als eine bloße Wortspielerei in sich schließt so beruht bie Zusammenstellung des Gottesnamens Schu mit dem Zeitworte s's lediglich auf der Grundbedeutung des Namen &s's, "hochmachen, ausrecken, ausstrecken".

- 151. Indem ich nicht anstehe in der Gottheit des Schu nach ihrer ältesten Aufsassung den zwischen Himmel und Erde befindlichen von den ausgegossenen Lichtstrahlen der Sonne und des Mondes erfüllten Luftraum zu erkennen, lösen sich die mythologischen Eigensichaften des oft genannten Gottes in der einsachsten und natürslichsten Weise auf. Nach den oben vielsach vorgelegten monumenstalen Zeugnissen erscheint somit der Gott vornehmlich in folgenden Aufsassungen.
- 1. Er stellt das Element der Luft (SS. 29. 190) und die von der Luft erfüllte Sphäre zwischen Himmel und Erde bar (S. 207). Er ist der in Bewegung gesetzte Lufthauch, der Wind, aber auch bas geistige Bneuma in einem höheren Sinne, zugleich bas vitale Bringip aller lebenden Wefen (SS. 139, 197). Sein Reich ift die Luftregion (218), der Wolkenhimmel, auf welchem Ra einherfährt, Luft und Licht ausgießend (SS. 169, 222). Die an ben Decken befindlichen Deffnungen, durch welche Luft und Licht in das Innere ber Tempel eindringen, find daher "die Kenster des Schu"692). In einer specielleren Auffassung vertritt er ben Nordwind (mehet), daher in Dendera die Rede von "dem Bilde des Gottes Schu, "bem Ernährer der Wesen in seiner Auffassung als guter Wind des Nordens" 693). Bon einem dem Ofiris geweihten Zimmer des Tempels von Edfu bemerkt eine lange Bauinschrift: "Schu ist "barin als Nordwind, um ihn in seine (des Ofiris) Rasenlöcher "einziehen zu laffen, in Gemeinschaft mit der Göttin Tafnut (in "ihrer Eigenschaft) als Feuer, um seine (des Ofiris) Feinde zu ver-"zehren" 694). Wie der Himmel dem Ra, die Erde dem Gotte Deb und die untere Bemisphäre der Tiefe dem unterweltlichen Ofiris angehört, fo bildet die Luftregion, "die Bohe bes Schu", fein Reich, in welchem er die schädlichen Ginflusse bes typhonischen Set

- bricht. In einer Verwünschung 695), welche an ben letteren gerichtet ist, wird bemselben zugerufen: "Du speiest aus im Himmel
  "beim Ra, bein Auswurf lagert sich auf der Erde beim Deb,
  "zerspalten werden beine Rückenwirbel in der Luftregion
  beim Schu".
- 2. Er erscheint als das ausgeworfene Licht aus dem Augenvaar bes Ra und fein leuchtender Strahl ift ber Beift bes Chnum (S. 195). In einer aftronomisch begründeten Auffassung ist Schu bie Mittagssonne (S. 259) und im Jahreslaufe die sommerliche Sonne vor und nach dem Eintritt der Sommerwende (S. 120 fl.). Er ist die glühende Sonne in der heißesten Zeit des Jahres, welche ihren symbolischen Ausbruck in seiner Gestalt als Löwe findet. Nach Horapollon 696) bezeichnete bei den Negyptern das Bild des Löwen die Bornesgluth, benn fein Ropf fei groß, die Augen daran feurig, das Gesicht rund und die Mähne strahlenförmig wie die Sonne. Noch deutlicher drückt dies Aelian aus 697): weil der Löwe feuriger Natur sei, hielten die Aegypter das Thierfreiszeichen bes Löwen für das Haus ber Sonne, weil bei dem Eintritt in biefes Zeichen die Sonne am heißesten und glühendsten fei. löwenköpfiger Schu führt der Gott den Beinamen Ari=hos=nofer, von dem weiter unten noch besonders die Rede sein wird.
- 152. Bon den Darstellungen des Schu in Gestalt eines stehenden Mannes mit der Feder auf dem Kopse, welcher mit seinen ausgebreiteten Armen die Himmelsgöttin Rut stützt, während sich zu seinen Füßen der Erdgott Deb windet, habe ich bereits das Nöthige bemerkt. Auf den Abbildungen SS. 208 und 210 nimmt das Bild des Gottes unterhalb der Himmelstuh und der Himmelsfrau den mittleren Raum der Gesammtvorstellung ein. Sine Inschriste so bezeichnet ihn mit aller Deutsichkeit als den Gott "Chonsu-Nosershotep-Schu, welcher den Himmel von der "Erde trennt und sich lang ausstreckt vom Nether (hah) "aus bis zum Erdboden (sat) hin."

In den Texten ist sein gewöhnlichster Titel sa oder si-Rā d. i. "Sohn des Rā", seltener 699) si-Tum "Sohn des Tum". In der mythologischen Lehre von der Abstammung der Götter und Göttinnen durfte ihm und seiner Zwillingsschwester die Mutter nicht sehlen. Als solche erscheint die heliopolitische Hathor unter ihrer Localbezeichnung Jusas, wahrscheinlich jene Saosis, von der Plutarch in dem fünfzehnten Kapitel seiner Abhandlung über Iss und Osiris spricht, indem er sie mit der phönicischen Aftarte und der ägyptischen Nemanus (Nohem-āut?) auf eine Stufe stellt. Ueber sie und ihre Kinder habe ich S. 284 fl. die betreffen- den Venkmäler-Nachrichten zusammengestellt.

Die von mir oft erwähnte und besprochene Darstellung bes Zwillingspaares Schu und Tafnut in Gestalt zweier Löwen ober löwenköpfiger Gottheiten gab beiben den gemeinschaftlichen Ramen Arta oder Arti d. h. die "löwenartigen", abgeleitet von dem Worte ar, al (auch aru, alu geschrieben) für ben Löwen, ber auch im Semitischen ari wiederkehrt 700). Alls die ersten und altesten Rinder des Urvaters Tum find sie zu Tausenden von Malen in ben Inschriften als solche genannt und bargestellt. In ben Texten, welche die Grabkammern in der Byramide Königs Unas schmücken, werden sie bereits mit ihrem Bater Tum gemeinschaftlich erwähnt. Des Beispiels halber verweise ich auf Linie 558, in welcher die folgende auf fie bezügliche Stelle dem Lefer entgegentritt: "Tum und "die beiben Löwenartigen. Die beiben zu ihnen gehörigen Götter haben "ihren Leib selber gebilbet: nämlich ber Gott Schu und die Göttin "Tafnut" 701). Es kann beghalb nicht Wunder nehmen, wenn von Aelian 702) die bestimmte Nachricht überliefert worden ift, daß die Bewohner von Heliopolis im Tempel des Gottes Helios (Tum-Ra) auch Löwen unterhalten und verehrt hätten. habe ich hervorgehoben, daß neben Tum die ersten Ausflüsse oder die erste Emanation seiner schöpferischen Rraft: Schu und Tafnut sich eines besonderen Kultus in der ältesten aller Sommerstädte des Landes erfreuten. Wie Tum als "Herr des Doppels-"landes von On" und der Gott Deb geradezu als "der Erdboden "von On" aufgeführt wird, so sprechen dieselben Texte, welche sich mit den Gottheiten der Enneas beschäftigen 703), von Schu an dem "oberen Sitze (mnt hrit) in On" und von "Tafnut an dem "unteren Sitze (mnt xrit) in On". Daß unter On nicht nur die eigentliche Stadt dieses Namens in Negypten, sondern zugleich auch der östliche Theil der Himmelszone verstanden wurde, darauf hinzuweisen habe ich mehrsach Gelegenheit gehabt.

153. In einer Fülle von Beispielen wird bem Gotte Schu ber Titel eines ller "Großen" ober "alten, älteren" ober ber eines Sems, Semsu mit ähnlicher Bedeutung oder beide zu gleicher Reit beigelegt. Das Wort Sems, auch (fehlerhaft?) semsem geschrieben und meift mit bem Borte sa, si fur Gohn verbunden, diente nicht allein dazu, um den Erstgeborenen unter den Kindern einer Familie anzudeuten, sondern enthielt zugleich den Ausdruck eines hohen Amtes am pharaonischen Hofe. In der Folge der Rangftufen, welche ein hieratischer Bapprus des Britischen Museums vom Rönige an der Reihe nach aufführt, finden sich nacheinander erwähnt: 1. der König, 2. die Königin als 3. die Königsfrau (oder) 4. die Rönigin-Mutter, 5. das Königskind, 6. der Thronerbe (erpa), 7. der Strategos (ta, tat, tat), 8. der einzige Freund, 9. der Rönige= sohn (oder Pring, Bezeichnung ber Gouverneure des Landes Rusch und einiger Hauptstädte Acquptens), 10. der Si-semsem oder der erstgeborene Sohn, der Aclteste, 11. der General u. f. w.

Daß Götter und Göttinnen nicht nur als menschliche Personen gedacht, sondern auch neben ihren Königstiteln auf die Stusenleiter irdischer Hoswürden und Staatsämter erhoben wurden, dafür liesern die mythologischen Texte die ausgiebigsten Beweise. Nun heißt der älteste Gott (nuter sems) was vielleicht einen Titel ausschließen tönnte, Amon dagegen "Aeltester des Landes" (semsu nta) 704), Deb ist ein Thronfolger (erpā), Isis als seine Erb-

tochter eine Thronfolgerin (erpat) Horus und Thot sind Strastegen (tat), letterer auch ein Oberrichter, "Gerichtsschreiber" u. a. m., Hu und Sa Strategen und Imhotep ein Hierosgrammat (xr-hb). Der im neuen Reich so häusige Ehrentitel mah-ab "das Herz erfüllend" d. h. "Freund" des Königs für eine Klasse höher stehender Beamten wird gleichsalls den Göttern nicht vorenthalten und so erscheinen beispielsweise AnhursSchu als "guter Freund des buntgesiederten Gottes" (Horus von Apollinopolis) wie Chnum-Rā als "Freund seines Vaters Kā" (Horus von Apollinopolis) wie Chnum-Rā als "Freund seines Vaters Kā" (Horus von Apollinopolis) wie Chnum-Rā als "Freund seines Vaters Kā" (Horus von Abeichsen und ähnlichen Titulaturen ist es vor allem der König Kā, welchem die göttlichen Würdenträger gleichsam als Reichsbeamte gegenübergestellt werden.

Schu besaß kein eigentliches eponymes Heiligthum in Acgypten. Sein Name verschwand unter seinen Localbezeichnungen. "Das Haus des Schu" oder "der Sitz "des Schu", wie gelegentlich GroßsUpollinopolis genannt wird, oder "die Nesidenz des Schu", wie einmal die Stadt Memphis heißt, beziehen sich auf Schu in seinen Localsormen als Horbahudti und Ptah 706).

154. Fast die einzige auf den Sagenkreis des Gottes Schu erhaltene historische Ueberlieserung ist in der häufig angeführten Inschrift von der Himmelskuh im Grade Seti's I. zu Biban-elsmoluk erhalten 707). In seinen Grundzügen ist der Mythos, welchen jener merkwürdige Text in sich schließt, von durchsichtiger Sinsachsheit. Als Gott Kā auf der Erde als König über Götter und Menschen herrschte, denn in jenem goldenen Zeitalter lebten sie gesmeinschaftlich neben einander, hatte er seinen Sitz auf dem ägypstischen Boden in der Stadt Hununsu\*). Das himmelsgewölbe

<sup>\*)</sup> Der Name dieser Stadt oder der Metropolis bes 20. oberäg. Nomos, Groß-Heralleopolis von den Alten genannt, wird von den Gelehrten nach meinem eigenen Beispiel (f. oben S. 22, 26, DG. 601 fl.) durch Chinensu wiedergegeben. Bei der polyphonen Natur des Zeichens A, ein Kind darftellend, blieb die Aussprache des ersten Theiles ihrer geographischen Bezeiche

breitete sich damals noch nicht über die Erde aus. Anch pas Todtenbuch (f. S. 22) gedenkt des fehlenden Himmels. Die Men= schen führen Reben gegen den alternden König Ra und der Gott beschließt ihren Untergang, doch nicht ohne vorher ben Rath der Götterversammlung gehört zu haben. Er läßt einen Aufruf an "seinen Augapfel" b. i. die Göttin Sathor, an Schu, Tafnut, Deb und Rut, so wie an "die Bater und Mütter", die Gottheiten ber Ogdoas, ergehen, mit welchen er vereint mar, zur Beit als er noch im Chaos, Run ober Nu, weilte. Auch Run erscheint in eigener Person, um als Aeltester gleichsam ben Borfit in der Versammlung zu übernehmen. Die Gottheiten werfen sich vor bem Angesichte Ra's zur Erbe nieder, um ihm ihre Sulbigung zu bezeigen "auf daß er sagen möchte seine Rede in Gegenwart des "Baters der Aeltesten, welcher die Menschen schuf und die reinen Indem sie ihn wie einen König anreden: "Seelen erzeugte". "Sprachen sie zu Seiner Majestät: Rebe zu uns, bamit wir es "hören!" Ra läßt mit der Antwort nicht auf sich warten, denn: "Es sprach Ra zum Nun, bem altesten Gotte, aus bem er ent-"standen war, und zu den uranfänglichen Göttern: Wohlan! Die "Menschen, welche aus meinem Auge entstanden sind, führen Reden "gegen mich. Sagt mir, was ihr thun wollt dagegen. Wohlan! "ich habe gezögert (?) sie zu töbten, bis ich gehört haben werde "eure Rede mit Bezug barauf".

Nun, als der Aclteste, tritt als Sprecher auf und leitet seine Erwiederung mit einer schmeichelhaften Ansprache an seinen Sohn Ra ein, indem er sich der Worte bedient: "Mein Sohn Ra, der

nung unentschieden. Die in der Naville'schen Ausgabe des Todtenbuches (Kap. 125, 9, Pf.) notirte Bariante mit der Lautung hun, hunu und der Bedeustung von "Knabe, Jüngling" löst ganz unerwartet die Zweisel über die zu wählende Umschreibung, die nur Hunu-n-su oder Hunu-su sein kann. Der biblische Name Hanes, der assprische Hininsi der koptische Hees und der arabische Ahnas für dieselbe Stadt, unterstützen augenscheinlich die vorgesschlagene Berbesserung.

"du größer bift als sein Bater und als sein Erzeuger". Im Berlaufe seiner Antwort giebt er bem Gotte Ra ben Rath "seinem "Auge" der Göttin Sathor, den Auftrag zu geben, das Denfchengeschlecht, bas aus Beforgniß wegen ihrer Reben nach ber Bufte geflohen war, zu vernichten. Ra nimmt den Vorschlag wohlgefällig auf und die Göttin vollzieht bas Werk ber Rache. ihrer Rudfehr jum Ra wird fie von bem Gotte mit bem Gruße "Willfommen in Gnaden!" empfangen und ihr ber Rame Somchit ober Sochit, Sochet beigelegt, weil fie ihre Macht und Bewalt (smy) über das Menschengeschlecht geoffenbart hatte. Rā ist es jedoch mude geworden ferner auf Erden zu weilen. Die Göttin Rut wird in eine Ruh verwandelt, auf deren Rücken Ra feinen Plat einnimmt, mit andern Worten der Lichtgott zieht fich nach ber himmelshöhe zurud. Aber ein Bittern erfaßt die himmelstuh ob der gewaltigen Sobe. Auf ihre Rlage befiehlt Ra dem Gotte Schu ihr als Stute zu bienen. Die weiteren Ausführungen ber mythischen Geschichte findet der Leser auf S. 207 zugleich mit der Abbildung der Himmelstuh und des Himmelsftüters Schu (S. 208).

155. Schu, der Lichtstrahl, welcher von der Mitte des Himmels aus den Aether durchdringt und über die Welt seinen Glanz ausgießt, erscheint außerdem als Träger göttlicher Eigenschaften, die sich in seinen verschiedenen Localfulten auf das Deutlichste abspiegeln. Seine Identität mit denselben wird durch die Beifügung seines Namens Schu oder "Schu Sohn Rä's" zu seinen localen Benennungen klar erwiesen. Wenn uns in den Inschriften Texte wie die solgens den entgegentreten: "Horuer, Herr von Ombos, Schu, der Aelteste, Sohn Rä's oder "Arishosnofer, der große Gott, Herr der "heiligen Insel, Schu Sohn Rä's" oder "Anhur, der Speers"stecher, Schu Sohn Rä's" oder "Anhur, der Speers"stecher, Schu Sohn Rä's" oder "Anhur, der Speers"stecher, Schu Sohn Rä's" voer "Arihosnofer und Anhur vor Augen und jeder Zweisel daran muß als überstüssig bezeichnet werden. Zeigen die Inschriften außerdem Formeln wie z. B. "Hors

1

"Bahubti, welcher an dieser Städte (Tentyra) weilt, das ist der "Gott Schu" (s. S. 119), so bestätigen auch diese die Ansicht der Negypter über die Identität des typischen Schu, des ersten Gliedes der Enneas, mit seiner Localsorm Horz-Bahudti in der ober-ägyptischen Stadt Apollinopolis.

In der oben S. 428 fl. erwähnten Inschrift, welche sich an ben Wänden des Horus-Tempels in dieser Stadt befindet und beren Schwierigkeit bem erfter Berausgeber, Berr v. Bergmann, nicht entgangen ift, weghalb er jede Uebertragung und Erklärung aufgegeben hat 709), findet sich eine Zusammenstellung hymnenartiger Unrufungen an den Gott Tauth, Tath oder Tat, der als Bater Schu's die Rolle des Ra übernimmt. Die parallelen Formeln erschöpfen sich in den verschiedensten Bezeichnungen des Gottes Schu nach seiner besonderen Rolle, wie 3. B. Schu-ta-suten "Schu, das Ebenbild des Königs", Schu-chrispit "Schu, der "Himmelsträger", und Thesepit "ber Himmelsstützer", oder nach seinen an die Landschaften und Tempelstädte geknüpften Localnamen. Bu diesen gehören vor allen übrigen als die bekanntesten die Namen der Götter Thot, Chnum und Ptah. Wir muffen außer biefen nach anderen Denkmälern und Inschriften die Götter Chonfu, Anhur, Horuer, Horbahudti, Sopd hinzufügen, um die Liste ber hauptfächlichsten Schu - Geftalten zu vervollständigen, von bessen Harpokrates-Form ich oben § 125 S. 377 ausführlicher gesprochen habe.





a. Dhuti, Thuti, griech. Thout, Thohth, Theuth, Thuth, Thoth, Thot.

Der ägyptische Bermes.

156. Als die hervorragendste und vornehmste Localgestaltung des Gottes Schu tritt der wohlbekannte Gott Thot in den Vordersgrund. Seine wiederholte Erwähnung und Darstellung auf den Denkmälern aller Spochen der äg. Geschichte und die vielfältigen Nachrichten, welche uns von den Alten über das Wesen und die Bedeutung des äg. Hermes überliefert worden sind, verliehen ihm eine besondere Wichtigkeit. In der That erfreut sich außer Ka-Tum und Osiris kein anderer Gott einer so häufigen Erinnerung und Schilderung in Bild und Schrift als der hermopolitische Thot.

Sein Name, für welchen bereits in den ältesten Zeiten die Lautung Thuti, Dhuti nachweisbar ist, bezeichnete wörtlich so viel als Einen, welcher Dhu-artig ist, sich auf den Dhu bezieht. Es bleibt wohl kaum ein Zweisel übrig in dem Worte Dhu die älteste Benennung des Ibisvogels zu erkennen. Wie das oben be-

sprochene arta, arti eine löwenartige ober unter der Gestalt eines Löwen dargestellte Gottheit bedeutet, so diente das Wort Dhuti, aus welchem der griechische Thout, Thut oder Thot entsprang, zur Umschreibung des unter dem Bilde eines Ibis abgebildeten Gottes. Thatsächlich ist dieser Vogel in der Gestalt oder (obwohl seltner) das heilige Thier des Thot und sein Bild allein, mit dem Zusat der sormativen Sylbe ta, ti, drückt den Namen des Gottes in der Gruppe aus. Daß die gewöhnslichen Darstellungen des Thot ihn in der Gestalt eines schreitensden oder sizenden Mannes mit Ibistopf zeigen, kann nach dieser Bemerkung nicht auffallen und ward bereits von Champollion d. I. sestgestellt. Der Name des Ibis dhu ist in der alten Sprache nicht mehr nachweisdar und scheint mit der Bildung des Gottessnamens verschwunden zu sein.

In einer großen Bahl von Inschriften, besonders aus der späteren Beit, wird ber Gott mit einem andern Worte, Tech ober Techni, Technu, Techn bezeichnet, welches ebensowohl bas Berg und das herzähnliche Ausschlagsgewicht an der altäg. Waage als einen dem Ibis ähnlichen Vogel bedeutete. Der Sinn von "Berz", welcher mit demselben verbunden war, liegt augenscheinlich einer Bemerkung bei Sorapollon und Relian 710) ju Grunde, wonach der Ibisvogel zu dem Herzen in einer besonderen Beziehung "Wollen fie Berg schreiben, so malen fie bas Bild eines "Ibis hin, benn dieses Thier wird bem (ag.) Hermes zuertheilt, bem "Berrn bes gangen Bergens (als Sit ber Entschlüffe) und bes "Berftandes", fo brudt fich Sorapollon im vollen Ginflang mit den Denkmäler-Angaben aus. Nach einer anderen Auffaffung. welche durch eine hieroglyphische Inschrift vertreten wird 711), ist Thot "das Ausschlagsgewicht (tyni) durch sein Zeugniß unter "feinem Ramen bes Techni".

٦,

157. Bon den sonstigen Bezeichnungen des Gottes verdienen die folgenden besonders hervorgehoben zu werden:

À b. h. der Buchstab, welcher von den 25 einfachen Lautzeichen des altäg. Alphabetes 712) den ersten bildete. In den hieratischen Texten vertritt das Lautzeichen regelmäßig den Thotvogel der hierosglyphischen Inschriften, während in den späteren Epochen der Hierosglyphis beide Zeichen mit einander wechseln 713).

Scheps ober Schepsi b. h. "ber herrliche, edelste", oft auch in der Verbindung von Nutr scheps "der herrliche Gott"; Name des Gottes in seiner Auffassung als Mondgott. In einer Darstellung aus der Zeit des dritten Ramses<sup>714</sup>) heißt der menschenstöpfig dargestellte Gott mit dem Mondbilde auf dem Haupte: "Scheps, der in Hermopolis (Chmunu) weilende".

Asten, Astenu, Asteni, Asuten, Suten, b. i. Rector 715). Dieser neue Name des Gottes, welcher in der ptolemäischen Epoche ungemein häufig auftritt, dient in den meisten Fällen zur Bezeichsnung Thot's in seiner Gestalt als Hundekopfasse, von welchem weiter unten die Rede sein wird.

Chonti d. i. "ber Anfängliche", welcher sich auf den Anfang bezieht. Ein bereits auf dem Altar zu Turin (VI. Dyn.) vorkomsmender Name des ibisköpfigen Gottes, der auch vereinzelt in spästeren Zeiten wiederkehrt (s. d. Beisp. unten). Auf dem Turiner Denkmale nimmt er wie ein localer Kyrios in der Enneas die Stelle vor Tums Chepras Cheperr ein, steht also am Anfang der ganzen Reihe. Auf zwei Ellen aus Memphis 716) läßt die Anordnung: Rā, Schu, Chonti, Deb, Nut, Osiris, Isis, Set, Rephthys, Horus, die Absicht erkennen seinem Namen eine Stelle in vorderster Linie anzuweisen, wobei die Göttin Tasnut hinter Schu ihren Plat einbüßte. Den Schlüssel dazu liefert die Vorstellung, daß Schu als Sonnenstrahl, Chonti als Mondstrahls Ausslüsse des Lichtgottes Kā sind.

Mahi oder "der, welcher sich auf die Fülle, das Bollsein bes Brugich, Mythologie. 29

"zieht", oder vielleicht "ber nördliche" in seiner besonderen Aufsfassung als Nordwind (s. unten).

Sef=ha (Sk-hā) oder Sof=ha, d. h. "Theiler der Beit" bes beutend 717).

Ta (eigentlich) so viel als "das Brod"). Das Borhandensein dieser Benennung geht bis auf die neuentdeckten Pyramiden = Inschriften zurück 718).

Nach den Namen, welchen die ihm geheiligten Thiere führen, heißt der Gott ferner:

Hib oder mit dem Artikel Phib "der Ibis" oder wohl auch wegen seiner Stellung auf einer Art von Ständer (at) 🏂: Phibhi=at d. h. "ber Ibis auf dem Ständer" 719). Der ihm geheiligte Bogel, in den Abbildungen mit schwarzem Schnabel und schwarz und weiß gefärbten Gefieder dargestellt, oder eine besondere Abart besselben, führte außerdem andere Benennungen, welche auf den Gott übertragen wurden, am häufigsten die Namen Tech, Techni (f. oben), und Reche, Rechsu ober bialectisch Reschsu. Auf ben Ibis-Thot spielen nicht selten die Inschriften an. Go z. B. wird der König Horus der XVIII. Dynastie wegen seiner gerechten Handlungen mit nachstehenden Worten 720) gepriesen: "Alle seine "Rathschlüsse sind wie die Füße (oder: wie der Gang) des heiligen "Ibis (hib) und was ihm angemessen erscheint (ssru) ist ein Ab-"bild des Herren von Hifer (Hermopolis). Sich erfreuend an der "Wahrheit, gleichwie der Gott Chonti (der Anfängliche, f. oben), "ist das Herz davon entzückt, gleichwie der Gott Ptah". Die Beziehung auf die Füße des Ibis findet durch eine Stelle bei Plu= tarch (Rap. 75) eine genügende Erklärung; sie sollen nämlich in ausgespreizter Stellung, gegen ben Schnabel hin, ein gleichseitiges Dreieck bilben.

Nächst dem Ibis war der Hundekopfaffe (āāni, āān, āni), gewöhnlich sitzend dargestellt 2, eine sehr beliebte Bezeichnung des

Gottes <sup>721</sup>). Das Thier galt als eine Hieroglyphe für die Vorstellung' der Gleichheit und des Ausgleichens, weßhalb der sitzende Affe sich in der Mitte des Balkens der altäg. Wage, (besonders in der Unterwelt) befand <sup>722</sup>) und als ein Symbol für die Plequinoctien angesehen ward <sup>723</sup>). Die Beziehung desselben Thieres zum Monde, genauer zum Neumonde, ist längst bekannt und wird durch häusige Darstellungen eines sitzenden Hundekopfassen mit der (Neus)mondscheibe auf dem Kopfe nachgewiesen.

158. Die Darstellungen, welche uns die göttliche Gestalt des Thot im Bilde zeigen, lassen sich in der Hauptsache auf zwei Typen zurücksühren, von denen der ibisköpsige Gott mit der dem Osiris eigenen Ates-Krone oder mit der sogenannten dreisachen Thot-Krone wie die gewöhnlichere ist <sup>724</sup>). Die Schreibtasel und die Feder in seinen Händen, nicht selten der zackige Kalmenzweig in der einen Hand, deuten auf seine besondere Rolle als Ersinder und Vorsteher des Schristwesens und des Ordners der Zeiteintheilung hin. Der zweite Typus zeigt ihn unter der Form eines männslichen Gottes, aus dessen Haupte die Mondscheibe in ihrer Gestalt als Neumond Oruht.

159. Der Kultus des Thot fand seine Entstehung in der von den Griechen "Groß-Hermopolis" genannten oberägyptischen Stadt, welche die Aegypter unter ihrem gewöhnlichsten Namen als "die "Achtstadt" (Chmunu s. oben S. 19. 21. 123.), unter ihrem heisligen als Pisthot (S. 49) "die Stadt des Thot", unter ihrem Gaunamen als Unut oder Un aufzuführen pslegen.

Nach den mythologischen Ueberlieferungen, welche mit der Stadt verknüpft sind, stieg auf dem "Hochseld" (S. 130) genannten Terristorium von Hermopolis der junge Sonnengott aus der Lotuslilie über dem Urwasser empor und leitete den ersten Act der beginnens den Weltschöpfung ein. Die häusige Erwähnung der Gottheiten

ber Ogboas und bes Urwassers Nunet in Gestalt ber Ruh De= huerit in Berbindung mit der Stadt des Thot ift baber erflarlich. Ein besonderer Theil der Tempelstadt, in welchem sich das Sanctuarium des Thot befand, führte den Namen Sifer. Hierin lag bas hat-abtit ober "bie Stätte bes Retzuges", gegrundet um das Gedächtniß an die Niederlage des typhonischen Set und seiner Genoffen an dieser Stelle zu erhalten; vom Thot und vom Horus murben fie in Geftalt typhonischer Thiere baselbst gefangen. Die bekannten Darstellungen des Netzuges in einzelnen Tempeln Alegyptens dienten dazu die betreffende Legende und ihre symbolische Bedeutung in Bild und Wort vor Augen zu führen, wobei politische Anspielungen auf die Fremdvölker in der Nachbarschaft Aegyptens nicht fehlen durften 725). Nach dem großen Nomentexte von Sofu murde der Gott Thot, "ber Herr von hermopolis", in ber "Netzugsstätte" und zwar, wie die Inschrift es wörtlich aussagt, als "das Herz des Ra in der Gestalt des Thot" verehrt. Dieselbe Auffassung bes Gottes, von welcher bereits oben S. 440 die Rede war, kehrt in den Inschriften wieder, in welchen der Gott als "das Herz des Ra" in vielfacher Wiederholung gepriesen wird. Da die Aegypter mit dem Herzen (ab) die Vorstellung verbanden als sei es der Sit des Willenvermögens, so erhält Thot in diefer Eigenschaft zunächst seine besondere Bedeutung. Dieselbe wird erhöht durch einen anderen Titel des Gottes, der ihn als "die "Bunge des Ra" ober "des Tum" ober als "bie Reble bes (thebanischen Ryrios) "Amon=ranef" oder des namenlosen 126) Gottes darftellt. Der Gott, wie ich oben S. 50 fl. es weiter ausgeführt habe, ist somit die theologische Formel für die Offenbarung des göttlichen Geiftes durch das Wort, für ben Ausdruck seines Willens burch Wort und Schrift, für die Aeußerungen der ewigen Bahrheit im himmel, auf Erden und in der unsichtbaren Tiefe. a. a. D. vorgelegten Zeugnisse können als Beweisstellen für biefe hohe Auffassung des Thotwesens dienen.

160. Da nach den übereinstimmenden Angaben der Denkmäler Thot eine Localsorm des Schu darstellt und daher häusig mit dem Doppelnamen Schu-Thot bezeichnet wird, so ist es erklärlich wenn die genealogischen Angaben über ihn mit denen des genannten Gottes zusammensallen. Er heißt wie dieser "Sohn des Kā", "der "hervorgetreten ist aus Kā", einmal sogar mit dem Zusah: xop m xpra "seiend als Chopra" 127), auf welchen ich weiter unten noch einmal zurücksommen werde. Als Schu, Sohn des Ka, und zwar als ältester desselben, ist er thatsächlich "der zweite nächst Kā", wie er bisweilen genannt wird.

Ganz abgesehen von seiner Bedeutung als "Herz und Zunge" seines göttlichen Baters Ra, die ihm von dem Wesen desselben unzertrennlich sein läßt, ist er als Aprios von Hermopolis oder wie die griechischen Inschriften es auch ausbrücken, als Ryriotatos ibentisch mit dem Bropator Tum=Ra, der großen Monas. Bereits in einer Inschrift aus den Zeiten der XVIII. 728) Dynastie heißt er als solcher: "Thot, ber Herr von Hermopolis, der un-"geboren fein eigener Urfprung ift, ber Gine Gott, ber "Leiter ber unteren Hemisphäre, welcher ben Bewohnern des Westens, "bie in dem Gefolge des Gottes Ha find, die Weisungen (Bor-"schriften, Regeln) ertheilt, welcher die Sprache aller Bölker unter-"schieden hat." Er ist nach berselben Auffassung hin: "ber allein "Ginzige" 729), "ber Berr von Bermopolis, Berr bes himmels, "Berr ber Erbe, Fürst ber Tiefe" ober ber unteren Bemifphare, wie ihn eine alte Inschrift 730) preist, "ber Anfängliche" (xonti), wie er auf ber Statue bes Rönigs Horus und auf dem Altar bes Ronigs Bepi I. zu Turin genannt wird, "ber Schöpfer ber Guter" (b. h. des Besten), wie ihn eine Inschrift am Tempel von Tentyra betitelt. Er heißt ferner "Schöpfer (ar, ir) und Leiter (sm) "beffen, was ba ist und beffen, was (noch) nicht ist" 731), "Schöpfer bes Seienden" (qam unntu). Sein häufigster Titel eines ar-nen-er-au "Schöpfer von diefem allem" nämlich: was da ist <sup>732</sup>), erklärt sich hieraus ohne Schwierigkeit. Ein Hymnus aus ptolemäischer Zeit <sup>733</sup>) giebt denselben Gedanken einen erweiterten Ausdruck. Der König, welcher sich mit dem Gotte Thot gleichstellt, bemerkt gegen den Schluß der Inschrift von sich: "Ich "bin angekommen, siehe! als die Majestät des Thot; indem ich "bin wie Atum, bin ich wie Choper, indem ich bin wie Choper, "bin ich wie Kā". Der oben erwähnte Zusaß zum Namen des Thot: "seiend als Chopra" wird hierdurch erklärlich. Auf die Sonnennatur des Gottes Thot wird durch das Bild der Sonnenssche Oder Gonnenssche Welche seinen Namen und sein Ibisbild nicht selten begleiten.

161. Die gewöhnlichsten Titel, welche ihm zu Theil werden, sind ur, uer d. h. "der Große" oder "der Aeltere" und a a d. i. "der Große, der Große" (eigentlich nach der Grundbedeutung des Wortes: der wachsende; s. die Bemerk unten) d. h. der zweimal Große. Sein jüngster Ehrentitel eines "dreimal Großen", unter welchem er besonders auf den nubischen Tempelwänden aufgeführt erscheint, erinnert an den Hermes Trismegistos der Reuplatoniser.

Er ist nach zahllosen Angaben ber Denkmäler "ber Herr ber "heiligen Sprache", "ber Beise in der heiligen Sprache", "ber Sprecher in der oberen Hemisphäre" (xut), "der starke "Redner" (usr m ttuf) "von süßer Zunge" b. h. "der Wohls "redner". Er schenkt "die Sprache und die Schrift", denn er ist "der Herr der Schrift, der Herr des Paphrus, der Kösnig, oder der erste Schreiber der Bücher" und sein Hande werkszeug ist das Tintenfaß (pas) und die Schreibtasel (mesta 734). "Er versaßt als Historiograph die Denkwürdigs "keiten (gänu) der Enneaß, oder der Götter", ist der Urheber der Hymnen auf die Götter, der Verwünschungen gegen Set und seinen Anhang, sowie der Ersinder der Zaubersprüche und Taliss

mane zum Schute gegen die Ginfluffe bes Bofen. Hiermit im Busammenhang steben seine Kenntnisse in allen Wissenschaften, welche sich auf die Messung und Eintheilung von Raum und Reit beziehen und in den "Schriften" ober "Büchern des Thot" niedergelegt waren. Seine Thätigkeit betrifft baber die Aftronomie und Aftrologie und als "Berechner bes himmels und ber Geftirne an "ihm" wird er ausbrücklich aufgeführt wie er andererseits "der Be-"rechner der Erde und bessen, mas sich auf ihr befindet" 735) heißt. Als "herr" und "Theiler ber Zeit, Lenker (haq) ber Jahre, König ber unendlichen Reit, Berr ber Ewigkeit" stellt er die Grundlagen ber chronologischen Wissenschaft fest und verleiht ben Pharaonen eine langbauernbe Regierung auf Erben und bas Bestehen ihrer geschichtlichen Erinnerung bis auf die spätesten Zeiten bin. "beilige Elle bes Thot", wie sie nach ihm genannt wird, ist seine Erfindung, "die Vermessung bes Landes" 736) sein Geschäft, die Vertheilung des Bodens und des Wassers Negyptens an die Tempel ber Bötter wird ihm zugeschrieben und die feierliche Grundsteinlegung der Heiligthümer 737) in ceremonieller Weise hat er unter bem Beiftand seiner weisen Schwester Safchit zuerft eingeführt. Bei allen seinen Werken und Handlungen ift das Ziel seiner Beftrebungen die Bahrheit 738), biefelbe als Göttin Dat barum seine geliebte Schwester und Gemahlin. Alle seine Sandlungen "ruhen auf der Bahrheit", "er befänftigt die Gottheiten "burch fie" und "er lebt von (ober in) ber Bahrheit". Als "Rönig" und "Berr ber Bahrheit" fchreibt er bie Gefete bes Landes nieder, waltet seines Umtes als Richter ber Menschen und Götter und giebt ben Bewohnern in ber Tiefe Regel und Borichrift bei ihrer Wanderung in der Unterwelt vom Westen nach bem Often, dem Bunkte ihres Aufganges im Gefolge bes Sonnengottes. Er ist es, welcher als Rechtsgelehrter bem Ofiris und bem Dfiris-Menschen in der Unterwelt zum Siege über seinen Gegner verhilft ober wie bie Inschriften es wortlich nennen: "ihre Stimme

wahr macht" (smā xru) 739). "Er öffnet" (up) ober enthüllt "die Wahrheit, löft ihre Zunge" und "läßt dieselbe zum "Lichtgotte Ra emporfteigen (sar)".

Den Königen des Landes dient er als Borbild und sie nennen sich gern "Abbild (sam) des Thot und herrliches Konterfei "(at) des Rā" 740). Der Pharao ist "ein Herr der Wahrheit, "welcher die Wahrheit ausübt und die Gesetze aufrecht ers "hält gleichwie der Gott Thot" 741).

162. Mit diesen und ähnlichen Ueberlieferungen der Denkmäler stehen die Nachrichten der Alten 742) im Einklang, welche in gemeinschaftlicher Uebereinstimmung den Gott Thot als den Begründer ber Theologie, ber Staatseinrichtungen und der Wiffenschaften und schönen Künste darstellen. Nach ihnen lehrte er zuerst alles, was sich auf die Natur und das Wesen des Göttlichen bezog, stiftete ben Rultus ber Götter, führte die Opfer ein, ordnete die staatlichen Berhältnisse, schrieb die ersten Gesetze, erfand die Buchstabenzeichen, unterschied die Bocale von den Consonanten, war der erste Grammatifer und Urheber der Dichtkunft und Beredsamkeit und zugleich der erste Philosoph. Er lehrte die Himmelskunde, die Aftronomie im Bereine mit der Aftrologie, die Arithmetik und Mathematik, die Erd= und Feldmeßkunde, die Chorographie, die Botanik u. s. w. und galt als Erfinder der Gesetze der Harmonie der Töne. Lehren, welche auf den steinernen Stelen und auf den Wänden verborgener Dertlichkeiten, auch in den Tempeln, eingegraben waren, wurden später auf Leberrollen und Papprus niedergeschrieben und bildeten eine eigene Bibliothek, die der "Bücher des Thot" 743) ober ber hermetischen Schriften, beren Bahl und Titel uns in einer merkwürdigen Stelle bei Clemens Alexandrinus erhalten sind 744). Von den 42 hermetischen Büchern bezogen sich die ersten 10 oder die des Propheten auf die Gesetze und die Götter, die folgenden 10, welche die Wiffenschaften des Stolisten umfaßten, hatten eine liturgische Bebeutung und handelten von den Borschriften über die Opfer und Darbringung der Erftlinge, von den Hymnen, Gebeten, Aufzügen und Festen. Die sich daran reihenden 10 Bücher, deren Inhalt die Wissenschaft des Hierogrammaten bilbete, beschäftigten sich mit ber Hieroglyphik, ber Rosmographie, ber Chorographie Aegyptens und des Nillaufes, mit der Topographie der Tempelgrundstücke und der Anordnung des Tempelgeräthes. Die nunmehr folgenden 4 Bücher hatten einen aftrologisch-aftronomischen Inhalt und standen mit der Zeitmessung und Zeiteintheis lung im Zusammenhange. Ihr Studium lag den sog. Horostopen Das erste dieser Bücher beschrieb die Ordnung der Firsterne, das zweite und britte enthielt die Lehre von den Conjunctionen der Sonne und bes Mondes und von den Mondphasen und bas vierte von den Aufgängen der Sterne. Die beiden Bucher des Sangers, Die sich baran anschlossen, enthielten eine Sammlung von Hymnen an die Götter so wie geschichtliche Gesänge zum Preise ehemaliger Könige, deren Leben und Wandel als Vorbild für die späteren hingestellt waren. Die letten 6 Bücher enthielten die Wissenschaft der Pastophoren und behandelten die Medicin, den Organismus des Körpers, die Organe, die Krankheiten und ihre Heilmethoden (besonders die Ophthalmologie) und die weiblichen Zustände.

Im Jahre 1871 habe ich den Nachweis geführt <sup>745</sup>), daß das Borhandensein und der Inhalt der hermetischen Bücher, wie sie Clemens überliesert hat, in einem allgemeinen und wie es scheint ordnungslosen Berzeichniß, das in hieroglyphischer Schrift in dem Bibliothesszimmer des großen Tempels von Ebsu an den steinernen Wänden prangt, sich theilweise wiedersindet und sich auf den Kyrios des Ortes, den viel genannten Gott Horus von Apollinopolis, bezieht. Ich will an einzelnen Beispielen die besonderen Eigensheiten der Büchertitel zeigen. "Das Buch von dem, welcher im "Tempel ist" d. h. von seinem göttlichen Insassen Horus". "Das Buch von jeder Art schriftlicher Arbeit" d. h. von der Hieros

glyphit. "Das Buch von ber Leitung b. h. Bermaltung bes "Tempels. Das Buch von ben jum Tempel gehörigen Die Borfchrift von der Bandmalerei und "Bersonen. "von bem Ranon ber Broportionen. Die Rapitel von ber "Abwehr beffen, was Leiben bringt", aller Bahricheinlichkeit nach medicinischen Inhaltes. "Die Wiffenschaft von ber (perio-"bifchen) Bieberkehr ber Doppellichter ber Sonne und Das Befet ber (periodifchen) Biebertehr "bes Monbes. "Die Aufzählung aller Orte und bie "der Sterne". "Renntniß beffen, mas in ihnen ift". "Die Sammlung "ber Borichriften für die Prozession des Gottes Do-"rus aus feinem Tempel an feinen Reften". In einer zweiten, zu demselben Verzeichniß gehörigen Abtheilung befinden fich Büchertitel, welche fich auf "bie Bernichtung bes Set, "die Abwehr der Krofodile, und Reptilien" und auf "die Jagb (typhonischer) Bierfüßer beziehen. Andere betreffen Borschriften für ben "Schut ber Stunde und bes Jahres, für ben "Schut Dberagyptens, ber Stadt, bes haufes und Siges ober berühren "bie Ronigsfronung, bas Ritual, Die Ber-"herrlichungen bes auf ber Leichenbahre liegenden (wohl "ibentisch mit dem Tobtenbuche ber alten Aegypter), die Renntniß "aller Geheimniffe ber Tempelfuche und bie Biffenichaft "bon ben Opfern" u. bergl. mehr.

Wie man sich nach diesen Proben auf Grund der Denkmälerkunde überzeugen kann, war das Wissen des Gottes Thot ein viel umfassendes und steht durchaus im Einklang mit den Nachrichten, welche die Schriftsteller des Alterthums von der Weisheit und Erfindungsgabe des ägyptischen Hermes überliesert haben.

163. In einer besonderen Stelle der Pyramiden = Texte 746) werden gewisse Götter der vier himmelsrichtungen mit Thot und den fünf Kindern des Erdgottes Deb und der himmelsgöttin Rut in Verbindung gesetzt und zwar:

Set und seine Schwester und Gemahlin Rephthys mit bem Süben,

Osiris und seine Schwester und Frau Isis mit bem Norden.

Thot mit bem Beften,

Borus mit bem Often.

Diese Drientirung scheint nicht ohne Zusammenhang mit den vier Rardinalpunkten des Himmels und ihrer Göttervorsteher zu sein, auf welche ich S. 241 hingewiesen habe. Im Norden entspricht bie Dfirisform Mendes bem Ofiris ber Pyramiden, im Guben ber heliopolitische Tum bem Gotte Set, im Often ber sperberköpfige Gott Ra-Borchuti bem Sorus und an letter Stelle Cheper bem Gotte Thot. Daß der Set-Name auf einem Grabbentmale in einer gewiffen Epoche ber ag. Geschichte durch ben des Tum ersett ward, kann nicht in Berwunderung setzen, dagegen ist die Gleichstellung des Thot mit Cheper bedeutungsvoll, denn fie bestätigt in auffallender Weise die zwischen Cheper (ber Sonne von ber Winterwende bis jur Frühlingszeit bin und ber Sonne mahrend ihres Laufes von der Mitternacht an bis zum Morgen bin) und dem Gotte Thot bestehende Berwandtschaft, auf welche außerbem vereinzelte Denkmäler-Angaben hinweisen, wie diejenigen, von welchen ich gesprochen habe. Thot erscheint hiernach als die junge von der unteren zur oberen Hemisphäre emporsteigende tägliche Sonne, die an dem Frühlingspunkte als Cheper eine fo besonders Die Zeichen ber Sonnenscheibe hervortretende Geftalt annahm. und ber Sonnenflügel (f. S. 446) hinter bem Thotnamen erhalten hierdurch ihre Auftlärung. In diesem Sinne ift er das, als was ihn die Inschrift bei der himmelstuh im Grabe Seti's I. zu Bibanel-meluf (S. 38fl.) bezeichnet, ein asti Ra "ober Stellvertreter Ha's", b. h. des Sonnengottes während seines Laufes in der unteren Bemisphäre. Die Worte, welche die Majestät des Ra an ihn richtet 747), find von einer durchsichtigen Rlarheit, benn er rebet ihn an: "Du

"sei an meiner Stelle mein Stellvertreter (asti). Warum "sonst hießest du Thot, der Stellvertreter des Lichtgottes "Ra?" Ich verweise dazu den Leser auf meine Bemerkungen auf S. 247 dieses Buches, um die dem Gotte Thot zuertheilte Rolle zu verstehen.

Nachdem Rā nach berselben Inschrift dem Gotte noch versichiedene Aemter zuertheilt hat, um mit einem Aufwande von Wortspielereien seine Ibis-Namen: Habi und Techni, ihrem Ursprunge nach zu rechtsertigen, fährt er in seiner Rede also fort: "Ich wünsche, "daß du die beiden Himmel mit deinen Hertschleiten (und) deinen "Strahlen umfassest (anh). — Dies ist die Entstehung (seines Nasmens als) des Mondgottes (aāh, kopt. ioh). — Ich wünsche, "daß du die Barbaren (Hau-nibu) zurückdrängst (ānān). — "Dies ist die Entstehung (seines Namens als) des Hundekopfs "affen (ānān, sic) und dies die Entstehung (seiner Würde als) "des Strategos. Du also sei als mein Stellvertreter sür "alle, welche dich sehen".

Borten als Mondgott einnimmt, wird von den Denkmälern alls wärts bestätigt. Äah-Dhuti d. i. Lunus-Thot ist eine beliebte Figur in den Abbildungen, wobei das Mondzeichen und der Inhalt der begleitenden Inschriften keinen Zweisel darüber zulassen. In einem engeren Sinne ist er der an jedem ersten Tage des Reusmondes eintretende Neumond, den Frühlings-Neumond als Ausgangspunkt für die Zählung der Monate und Tage des Mondziahres gerechnet. Thot erscheint deßhalb als verjüngter Mond in Gestalt eines ibisköpfigen Kindes, welches das Uzat- oder Uzasunge d. h. den Mond in seiner Hand hält <sup>748</sup>). Nach der üblichen Auffassung Sonne, Mond und Sterne als Gottheiten darzustellen, welche in stehender oder sitzender Stellung in einem Schiffe ihre Bahn am Himmel durchlausen, zeigt sich die Gestalt des Lunus-Thot oder das Mondbild in einem Schiffe, dem das linke Auge

oder beide Augen in entsprechender Weise als decoratives Symbol beigefügt sind. Inschriften, wie z. B. "der Mond-Thot, der "große Gott, der Herr des Himmels und König der Götter", vervollständigen gewöhnlich derartige Vorstellungen 749).

165. Ich habe wiederholt darauf hingewiesen, wie die Aegypter die Abnahme und das Wiederwachsen des Lichtes der Sonne und bes Monbes als einen Kampf zwischen bem Gotte Set sammt seinen Bundesgenossen, den Vertretern der Finsterniß, und den Lichtgöttern aufzufassen und wie fie das abnehmende Sonnen= und Mondlicht unter dem Bilbe eines linken Auges, das zunehmende unter bem eines rechten Auges darzustellen pflegten. In ber Zeit bes Mondmonates nach dem vollendeten Bollmonde (nach äg. Zählung der 15. Tag) bis zum unsichtbaren Neumonde (dem 1. Tage) und bem sichtbaren (am 2. Tage) hin, in welcher die Mondscheibe ihren Glanz allmählig einbugt, daher in Dendera als ichwarze Scheibe farbig dargestellt 750) und in der Epoche der ersten Sahreshälfte, vom 1. des Monats Thot an bis zum letzten Tage des Monats Mechir, in welcher die Tage fürzer werden und die Finsterniß sich geltend macht, schien den Aegyptern das linke Lichtauge durch die schädlichen Einflüsse bes Gottes Set zu leiden (der gewöhnliche Ausdruck dafür ist nin) und sie bezeichneten es mit "dem Namen bes "linken, ichwarzen (b. h. verdunkelten) Auges ober "bes schwarzen Auges 751), mahrend fie dem zunehmenden Lichte bie Benennung "rechtes, weißes (d. h. helles) Auge" gaben. Bereits in den Pyramiden-Inschriften ift "von den beiden Augen des "Horus, bem weißen und bem schwarzen" die Rede 752), so wie von dem "Auge des Horus, welches verdeckt ift (?) von der Hand bes Set" 753). Horus, der Urheber und Träger bes zunehmenden Lichtes, und Set ber bes abnehmenden, erscheinen wie zwei streitende Barteien, deren Sache Thot in seiner Gigenschaft als Frühlingsvollmond (f. S. 361, 363, 366 u. a.) zu Gunften als Lichtgottes als Uperohu ober "Schiederichter ber beiben Bartner"

schlichtet. Auch in Bezug auf die Verftorbenen fand das Gleichnik seine Anwendung. Das Todtenbuch läkt den Osiris N. N., ber "mit den Schriften des Thot versehen" und "mit dem Tinten-"faß und der Schreibtafel bes Thot" ausgeruftet ift, die Rolle des Thot übernehmen oder an seiner Seite erscheinen 754). "Ich bin "mannlich während bes Leibens" (nin), — "ich härte bas Stein-"meffer in ber Hand bes Thot mahrend bes Leibens" fagt er im 95. Kapitel und im 123. ruft er ben heliopolitischen Tum mit den Worten an: "Heil dir Tum! Ich bin Thot. Ich habe die Sache "der beiben Bartner (Horus und Set) abgewogen, ich habe ihren "Streit geschlichtet und ihre Rlagen beseitigt. — Ich habe gethan, "was du mir befohlen hattest". Dieselben Kapitel, welche sich mit Thot beschäftigen, weisen mit möglichster Deutlichkeit auf die Mondnatur des Gottes hin, denn sie erwähnen "das Wachsen" (Runehmen, aat) am 2. Tage und "das Abnehmen" (xbt) am 15. Tage des Mondmonates. In den Phramiden = Inschriften wird 755) von ben beiden "Partnern (rohu, b. h. Horus und Set), welche "ben himmel befahren", gesprochen und vom Rönig Unas bemerkt, daß er durch den Himmel freise wie Ra (die Sonne) und den Himmel durchstreife wie Thot (der Mond, f. S. 359 g. d. Schluß).

166. In dieser Eigenschaft als Schlichter des Kampses zwischen dem Lichte und der Finsterniß in der Sonnen= und Wondsphäre führt Thot, welcher dem Lichte den Sieg verleiht die eigenthümsliche Bezeichnung eines Án=Uzat (Ån-ufat) oder "Bringers des "Auges" 756). Die Erneuerung des zunehmenden Lichtes ist sein Wert und er wird deßhalb gleichzeitig wie ein Angenarzt angesehen, der das in Folge eines Wurses, Stoßes oder Schlages verdunkelte Auge hielt. In diesem Gedankenkreise bewegen sich häusig die Inschristen und Texte, welche die ärztliche Behandlung mit einem Ausstruck belegen, der so viel bedeutet als "mit Speichel bestreichen" (pgs), und den Act der Heilung als das Vollsein oder den Vollsbes Auges ansehen. Wan wird hiernach die solgenden Stellen

leicht verstehen. Im XVII. Kapitel des Todtenbuches werden bem Osiris R. N. die Worte in den Mund gelegt:

"Boll ist mir das Auge geworden, nachdem es einen "Schlag erduldet hatte an dem Tage des Streites der "beiden Partner.

## Bas ift das?

"Das ist der Tag, an welchem Horus mit Set streitet, "wobei dieser Koth (die Ursache der Berfinsterung) in das Ansgesicht des Horus schleudert, während Horus die Testiszteln dem Gotte Set wegreißt (ihn seiner männlichen Kraft "beraubt). Es ist Thot aber, der dies mit seinen eigenen "Fingern thut."

"Es ist mir gehoben die Flechte (?) am Auge zu seiner Zeit des Leidens."

## Bas ift das?

"Das ift das rechte Auge des Lichtgottes Ra mit dem "ihm gewordenen Leiden, nachdem er (Set) ihm einen "Schlag versett hat. Es ist aber Thot, welcher die Flechte "an demselben aufhebt. Er bringt es heil und gesund "(wieder) und sein Besitzer ist seiner nicht beraubt. Andere "Lesart: Sein (eines) Auge wird krank, wobei es sein ans "deres beweint. Thot ersteht ihm, um es mit Speichel "zu bestreichen. Ich bin sehend geworden."

Nach diesem Bekenntniß, dessen allgemeiner Sinn fest steht, wird es leicht sein noch andere Stellen wie die folgenden zu verstehen, in welchen Thot als "Bringer des Auges" gepriesen wird.

"Ich bin Thot, der Bringer des leuchtenden Auges "zu feinem Befiger, welcher den Horus burch fein gelieb= "tes Auge befänftigt."

"Thot, der Bringer des Auges zu feinem Herrn, "welcher das leuchtende Auge an feinen gehörigen Plat "ftellt."

"Gott Aften (f. oben S. 441), welcher bas Horusauge "für seinen Besitzer hergestellt hat, welcher das heilige "Auge den Händen des Unheilbringers (Set) entrissen "hat, welcher das Auge an seinem Plate beschützt und "den Horus durch sein Auge befänftigt."

"Ich bin ber Gott A (f. S. 441), ber Bringer bes "Auges zu seinem Besitzer, nachbem es ber Unholb (Set) "ausgeriffen hatte" 757).

167. Nach altem Ansatz hat der Kalender von Esne zwei Daten erhalten, in welchen die mythologischen Anspielungen auf ben Raub ober die Berletzung und die Wiedererlangung ober Beilung des heiligen Auges durch zwei bestimmte Tage aftronomisch fixirt sind. Der eine bavon ist ber 1. Thot (im alten Siriusjahre der 19/20. Juli, der Tag der Sommerwende bei der Stiftung des sothischen Jahres), der andere der 1. Bachon (16:17. März, ber Tag des Frühlingseintritts zur Zeit der Stiftung des fothi= schen Jahres). Bon dem Neujahrstage heißt es: "Es findet der "Gott Schu (ber Urtypus bes Thot) bas Horusauge in ber "hand bes Set. Er nimmt es" [ober: "nahm es", bas Folgende ist leider zerstört]. Unter dem 1. Bachon befindet sich die Bemer= fung: "Geburt ber Götter Schu, Tafnut und Sita, bes Rindes, "dies ist der Gott Deb, der von ihnen geliebte Sohn. Schu= "Thot bringt das Auge seinem Besiter gurud". Mit bem Beginn der zweiten Sälfte bes Sommers, von der Reit der Wende an, nimmt das Licht ab, die Tage werden fürzer, das Auge Ra's erschien für die Aegypter geschädigt. An dem Tage des Gin= tritts des Frühlings glaubten sie das Datum seiner vollendeten Beilung erkennen zu muffen und notirten daffelbe in kalendarischer Das zunehmende Licht des Mondes vom Neumond bis zum Bollmond bin ober wie die Inschriften den eintretenden Boll= mond zu bezeichnen pflegen "die Ausfüllung besselben mit dem, "was dazu erforderlich ist" 758) ward als ein Werk des Thot angesehen, um ben Ofiris unter seinen Namen An ober Usiri-Aah b. i. Dfiris-Lunus ben Gintritt in benfelben zu geftatten 759). Dsiris geht sonach gleichsam in Thot auf, benn die Texte sagen bies flar aus wie z. B. die folgenden aus dem Tempel von Tenthra. "Ofiris Onnophris, der Triumphator, er hat fich vereint "mit dem linken Auge (dem Bollmonde), er hat den Kreislauf "wiederholt und er hat himmel und Erbe mit feiner herrlichkeit "erleuchtet." — "Der Himmel ist festlich gestimmt indem er die "Geftalt bes linken Auges trägt. Die Seelen ber Götter treten "in ihm zum Borschein und Ofiris geht leuchtend in ihm auf als Thot als Ausspanner 760) behütet benselben". "Mondaott. "Der Gott Chont=mates (Beiname bes Dfiris) er hat fich mit "bem linken Auge vereinigt". - "Ofiris ftrahlt in ihm als Gott. "Der herrliche Rafer (yprr), welcher vollmachte bas Jehlende und "hoch erfreut ist, er hat sich verbunden. Es vereinigt sich der Gott "(Dfiris) mit bem Gotte". Bom Bollmondstage heißt es: "Thot "tritt hervor als Triumphator, er hat bas linke Auge für seinen "Besitzer hergerichtet, er hat es ausgefüllt mit bem, was ihm er-"forberlich ift. Ofiris, Geliebter von den Göttern, dein Name ist "bleibend in alle Zeit hin, nachdem du Befit genommen haft von "der Stadt Tentyra und von der Horus-Stadt Apollinopolis "und von allen Beiligthümern in benselben. Es triumphirt Ra "in seiner Scheibe über seine Gegner, - 4 Mal - es triumphirt "Ofiris-Lunus-Thot, ber Stier bes himmels, ber gurft ber "Götter, über seine Feinde — 4 Mal". — "Die herrliche Seele bes "Ofiris, welche fich am 2. Mondtage zeigt um bas linke Auge "(des Bollmonds) auszufüllen" 761). — "Ofiris Dnnophris, ber "Triumphator, welcher eintritt in das linke Auge am 15. Mond-"tage". — "Rephthys, die große, die Schwester bes Gottes, "welche dem Ofiris als Mond (ihren) Schutz spendet" 762). Dfiris wird angerufen: "Es wächst beine göttliche Geftalt am "Tage des Neumondes und du wirft zu einem Jüngling (f. oben Brugich, Mythologie.

"S. 356) im Innern des Vollmondes. Es folgt dir das Sterns "bild Smati als dem Führer der Dekane unter deinem Namen "OsirissOrion. Deine Schwester, der leuchtende Stern (d. i. "IsissOthis), sie giebt die Richtung deinem Laufe, fern haltend "die Feinde von dir. Spende die Jahre der Sothis deinem Sohne, "dem (ungenannten) Könige in Ewigkeit" 763).

Von dem Zusammenhange des Osiris und des Thot mit dem Monde weiß Plutarch <sup>764</sup>) manches zu melden, was ein helles Licht auf die Angaben der Denkmäler wirft. Nach einigen, wie er meldet, sei Osiris die Welt des Mondes, Thyhon die Welt der Sonne. Hermes sitze im Monde. Der 17. (Mond)tag, an welchem der Tod des Osiris eintrete, beziehe sich auf die Abnahme des Bollmondes und die Zahl 28 der Jahre seines Lebens oder seiner Regierung auf die Zahl der Mondtage. Die Zerstückelung des Osiris in 14 Theile werde auf die Tage der Abnahme vom Vollmonde dis zum Neumonde gedeutet. Die Kraft des Osiris werde in den Mond gesetzt. Um 1. Tage des Monats Phamenoth seire man das Fest des Frühlingsanfangs, welches "der Eintritt des "Osiris in den Mond" genannt werde.

Der eben angeführte Monatstag ist von Wichtigkeit, denn er bezieht sich auf die Doppeltheilung des äg. Jahres unter der Herrschaft des rechten und linken Auges, von der ich oben S. 358 ausstührlicher gesprochen habe. Mit dem 1. Phamenoth, unmittels dar nach der eingetretenen Winterwende, begann der sechsmonatsliche Abschnitt der zunehmenden Tage des Jahres, welcher unter dem Bilde des linken Auges verstanden wurde, d. h. des Mondes, der von diesem Zeitpunkte an als Regulator der Hauptssete in dieser zweiten Hälfte des Jahres auftritt. Die von mir übertragenen Inschriften aus Tenthra erhalten hierdurch eine Nebenbedeutung, die mit der Plutarchischen Angabe in vollem Einklange steht. Auch den Kalender-Notizen unter dem 1. Phamenoth wird hierdurch eine genügende Ausklärung zu Theil. In den Kalendern von Edsu<sup>765</sup>)

erscheint der 1. Phamenoth als "Fest der Aushängung des Him-"mels durch Ptah", als Tag "des Begräbnisses des Osiris in "Busiris" und als "Fest des Bildners der goldenen großen ge-"flügelten Sonnenscheibe" und der 28. (oder 26. <sup>766</sup>) als "Fest des "fliegenden Käsers" (s. oben S. 457 Zeile 14) mit dem Zusah: "es "fliege die männliche und die weibliche geslügelte Sonnenscheibe zur "oberen Hemisphäre (xut) empor".

168. Bestätigt wird diese Auffassung durch die eigenthümliche Angabe in einer der oben in der Übertragung vorgelegten Texte aus Tentyra, wonach Dfiris-Lunus mit bem Sternbilbe Smati (S. 458 Zeile 2) in eine nähere Berbindung geset wird. Smati ober Smat, in der Liste beim Salmasius durch Smat umschrieben, ift der Name des 19. d. h. des ersten der zweiten Sälfte ber 36 Dekansternbilder. Die Dekade vom 1. bis 10. Phamenoth ober die 19. gehört banach genau zum Sternbilbe Smat, mit bessen Frühaufgang die Tage des Jahres länger zu werden begannen. An analogen Beispielen dieser Art lassen es auch sonst bie Denkmäler nicht fehlen. Der folgre Gott Boruer=Sutech wird in einem Texte u. a. mit den Worten beschrieben: "Das ist "Anumut, ber erfte der Defane, beren Bewegung fich nach seinem "Frühaufgang richtet" 767). Der Defanstern Anumut, von den griechischen Astronomen durch Knumis und Knume umschrieben, erscheint in den älteren und jedenfalls correcteren Listen der Detane 768) als das gemeinsame Sternbild der ersten brei Dekaden bes äg. Jahres, welche ben ganzen Monat Thot umfaßten. In Esne 769) bemerkt ein aftronomischer Text von diesem Sternbilde: "aufgestellt ift gleicherweise ber Sterngott Rnumut, ber volltom-"mene (?), der erfte der göttlichen Sternbilder mahrend ihres Umlaufes." Der Frühaufgang bes ber Sothis nahe stehenden Sternbilbes fand somit in berselben Epoche statt, in welcher bas rechte Auge seine Herrschaft antrat d. h. nach der Sommerwende, wenn die Tage an Länge und Licht abzunehmen anfingen. Horuer=

Sutech als Knumut aufgefakt, stellt somit die Sonne in ihrem Laufe mährend der ersten Sälfte des Jahres dar, welche von der Sommerwende an zugleich durch den Gintritt der größten Site und Trockenheit des Jahres eingeleitet wurde. Die Zusammenstellung ber beiben Ramen Horuer=Sutech ist nebenbei lehrreich, weil sie einen Wink enthält, die Meinung einiger zu verstehen, welche ben Typhon für die Welt der Sonne, wie den Ofiris für die Welt des Mondes halten. Die darauf bezüglichen Worte Plutarch's entsprechen haarscharf ben äg. Auffassungen, benn sie beziehen sich auf bie beiden Augen FR, Sonne und Mond, in den beiden Jahreshälften, von benen bie bes rechten Auges mit ber ausborrenden Hitze, die des linken mit dem erneuerten Pflanzenwuchse beginnt. "Der Mond (Dfiris), fagt er 770), mit feinem erzeugenden "und befruchtenden Lichte, meinen sie, sei der Fortpflanzung der "Thiere und dem Pflanzenwuchse gunftig (f. oben S. 335), die "Sonne (Thohon) aber mit ihrem ungemilberten Feuer sei bazu "bestimmt. Thiere und Pflanzen zu erhiten und auszudörren; sie "mache durch ihre Glut einen großen Theil der Erde (die Buften, "das Reich des Typhon) gänzlich unbewohnbar und überwältige "oft auch ben Mond (Osiris)."

169. Eine neue legendenartige Darstellung des Mythos, welscher sich mit der Berwundung und Berdunklung des Horusauges beschäftigt, ist in dem 112. Kapitel des Todtenbuches mit der Uebersschrift: "Kapitel von der Kenntniß der Seelen (d. h. der göttlichen Kyrioi) der Stadt Pi (Buto, so oben S. 392 fl.) niedergelegt. Der englische Gelehrte Goodwin war der erste, welcher im Jahre 1871 den bezüglichen Text einer näheren Prüfung unterzog, welche später Herr Naville auf Grund seiner thebanischen Todtenbuchtexte versvollständigte 771). Die Uebertragung der Hauptstelle des genannten Kapitels lautet wie folgt:

"Wißt ihr, weßhalb die Stadt Pi dem Gotte Horus über-"geben ward? Ich weiß es und Ihr wißt es nicht." "Es war Rā, welcher sie ihm als Vergeltung für die Wunde "in seinem Auge übergeben hat aus folgender Ursache."

"Zum Ra sprach Horus: Gestatte, daß ich das sehen möge, "was aus beinem Auge hervorgegangen ist! gleichwie er (nämlich "Ra) es sieht."

"Es sprach Ra zum Horus: "So schaue benn jenes schwarze "Schwein an!"

"Nachbem er es angeschaut hatte, befiel ein sehr schmerzhaftes "Leiden sein Auge."

"Es sprach Horus zum Ra: Schau! mein Auge ist so, als "ob Set meinem Auge einen Schlag versetzt hätte. — Und siehe! "er empfand Reue in seinem Herzen (d. h. wegen seines Verlans "gens)."

"Ra sprach zu den Göttern, welche ihn auf sein Bett gebracht "hatten: Was ist's? er wird gesunden."

"Es war thatsächlich Set gewesen, welcher sich in die Gestalt "eines schwarzen Schweines verwandelt und siehe! dem Auge des "Horus einen brennenden Schlag versetzt hatte."

"Ra sprach zu den Göttern: das Schwein wird dem Horus "ein Abscheu sein, wohlan! ist er gesundet. Das ist der Ursprung "des Abscheues des Horus vor dem Schwein."

Gegen den Schluß bes angeführten Kapitels wird der Ursprung des Hur-hri-utef d. i. Horus (oder der Horus"sperber) auf seinem Papyrusstengel" durch eine mythologische halb durchsichtige Wortspielerei begründet. Man liest nämlich darin "grün "ift die Erde (ut-ta), ausgelöscht das Unwetter. Dies ist der Ursnsprung seines Namens nämlich: Horus auf seinem Papyrussnitengel". Die darauf bezügliche Figur:



findet sich auf dem astronomischen Rundbilde so wie in der rechtseckigen Darstellung im Pronaos des Tempels von Dendera wieder und zwar mit einer unverkennbaren Bedeutung, welche sich auf einen bestimmten Jahrespunkt bezieht. Durch seine Stellung zwischen dem Drion (Osiris) und dem Sirius (Isis) enthält das Bild einen Hinweis auf den höchsten Stand der Sonne im Lause des Jahres, in Uebereinstimmung mit den Bemerkungen von zwei alten Schriftstellern über die Bedeutung des Sperbers bei den Aegyptern in Beziehung auf die Wende. 772)

170. Das Schwein (Sau), welches in der erwähnten Legende als typhonisches Thier erscheint, war thatsächlich den alten Aegyp= tern verhaßt. Wie das Nilpferd, mit dem es unter anderem bie gleiche Bezeichnung Rera, weiblich Rerit, theilte, wurde es als das unheiligste und unreinste unter den Thieren betrachtet und deßhalb den Göttern nicht geopfert. Nur an einem bestimmten Boll= monde, wie Herodot (II, 47) und Blutarch (Rap. 8) in gemeinschaftlicher Uebereinstimmung berichten, opferten die Aegypter ein Schwein, nach Herodot als ein der Selene, also der äg. Mondgöttin, und dem Dionysos d. h. Ofiris dargebrachtes Opfer, nach Blutarch mit Bezug auf eine Legende typhonischen Inhaltes. Typhon nämlich habe, einem Schweine nachjagend, an einem bestimmten Vollmonde den hölzernen Sarg mit den Leibe des Osiris gefunden und zertrümmert. Das darauf bezügliche Kalender-Datum ist von beiden Schriftstellern mit Schweigen übergangen, wird aber durch bie ägyptischen Festkalender glücklicherweise erganzt. Im Kalender von Edfu I. wird von dem Vollmond am 15. Tage des Monats Pachon, welcher im sothischen Jahre auf den 31. März jul. fiel und im Ralender von Dendera als ein "großes allgemeines Fest "bes vollen Auges" und als Sonnen-Conjunction" bezeichnet wird, die wichtige Angabe gemacht: "ein großes Fest im ganzen Lande", mit dem Zusat: "ein großes vollsommenes Opfer werde vollzogen. Zerschnitten werde eine (typhonische) Antilope [folgen zerstörte "Schriftzeichen] in Stücke und zerhackt werde ein Schwein und "auf einen Altar am User gelegt. Gemacht werde der Altar an "demselben aus Sand." Wie man sieht, war das Fest der Frühlingssonne geweiht, deren Erscheinen den Sieg des Horus, den Rächer seines Vaters Osiris, über den gräulichen Set verkündete. Mit den zunehmenden Tagen des Jahres wurde der Sieg über Set durch bedeutende Feste geseiert, die im Monat Payni (16. April bis 15. Mai jul.) ihren Höhepunkt erreichten. Am ersten Tage des selben Wonats sand "die Verstümmelung des Set" statt, wobei sein "Phallus und seine Testikeln" eine besondere Rolle spielten.

171. Der bekannte Kalender im Bapyrus Sallier IV., seiner Abfassung nach wohl um Tausend Jahre junger als die ptolemäiichen Festkalender in Edfu, versett den Beginn der Kämpfe zwischen Horus und Set in den Monat Thot, mit welchem von dem alten Sommerwendentage des Neujahrs (19/20. Juli) an die Tage abzunehmen begannen. Der 13. Thot (1. August) war als dreifach unglücklicher Tag verrufen. Der Schreiber des Papprus bemerkt über ihn folgendes: "Du sollst nichts an diesem Tage thun. "ift dies der Tag des Rampfes, welcher zwischen Sorus und Set "ausbrach. Siehe! sie schlugen sich einander, indem sie wie zwei "Männer auf ihren Sohlen standen. Indem sie sich in die zwei Ril-"pferde des . . . . hauses der Herren von Babylon verwandelt "hatten, brachten sie 3 Tage und 3 Rächte solchergestalt zu. Siehe! "Isis ließ ihre Gifen auf fie fallen. Horus fturzte auf bas Un-"geficht, wobei er mit lauter Rlagestimme also ausrief: Ich bin "Dein Sohn Borus! Ifis rief bem Gifen zu: Weiche, weiche von "meinem Sohne Horus! Und fie ließ ein anderes fallen und fein "Bruder Set stürzte auf das Angesicht, wobei er mit lauter Klage"Neiche, weiche! Er (Horus), [sprach] wiederholt zu ihr: Habe ich "Weiche, weiche! Er (Horus), [sprach] wiederholt zu ihr: Habe ich "nicht geliebt und hochgeachtet den Bruder meiner Mutter? Ihr "Herz empfand darüber großes Leid und sie rief dem Eisen zu: "Weiche, weiche! siehe, es ist mein älterer Bruder. Das Eisen wich "von ihm. Und sie standen wie zwei Wänner da, die sich um die "wechselseitigen Reden nicht kümmerten. Horus ward zornig gegen "seine Mutter Isis und glich dem Panther des Südens. Sie "floh vor ihm. An diesem Tage brach der Kampf gegen den Fürchsterlichen aus. Siehe! er trennte das Haupt der Isis ab. Thot "verwandelte seine Gestalt durch die Magie, indem er an seine Stelle "den Kopf einer Kuh setzte. Ein Opfer in ihrem Namen und ein "Opfer im Namen des Thot werde an diesem Tage dargebracht."

Die Legende, auf beren Wichtigkeit bereits Chabas hingewiesen hat 773), findet durch eine Stelle bei Plutarch (Kap. 19) eine ersläuternde Bestätigung. Horus tritt nach dem Tode des Osiris als Rächer seines Vaters auf und rüstet sich zum Kampse gegen dessen Mörder Typhon. "Der Kamps nun, sagt er, währte viele "Tage und Horus siegte; Isis aber, welcher der gesesselte Typhon "übergeben ward, tödtete diesen nicht, sondern erlöste und entließ "ihn. Dies ertrug Horus nicht mit Gleichmuth; er legte sogar Hand "an seine Mutter und riß ihr die Krone vom Haupte, Hermes "aber setze ihr einen kuhköpsigen Helm aus." Dies ist der Hauptsinhalt der Sage nach der Aussassischen Gekriststellers, der ausdrücklich bemerkt, er habe in seiner Darstellung derselben das widerwärtigste ausgelassen, wozu auch "die Köpfung der Isis" gehöre.

Der Monat Thot, in welchem der große Kampf zwischen Horus und Set stattgefunden haben sollte, ein Kampf über dessen Bedeutung ich oben das Nöthige bemerkt habe, war dem eponymen Gotte Thot geweiht, dessen größtes Fest im Jahreslaufe am 19. Tage desselben (7. August jul.) nach den übereinstimmenden Anga-

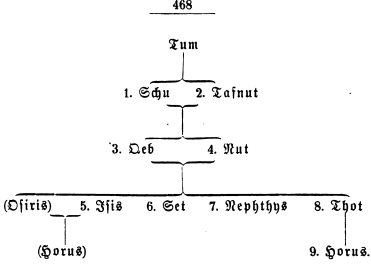
ben in den altägypt. Ralendern gefeiert ward. Auch Blutarch (Rap. 68) fennt es und bezeichnet benfelben Tag als bas Datum bes hermesfestes, an welchem die Aegypter Honig und Feigen agen und dazu die Worte sprachen: "füß ist die Wahrheit". Bereits in ben Byramiben-Gräbern erscheint bas "Thotische Kest" genannt und gehörte als solches zu ben bem Tobtenkultus geweihten Keiertagen des äg. Jahres. Daß der Gott Thot als der Schutyatron des erften Monats ber Ueberschwemmungsjahreszeit und bes äg. Jahres überhaupt galt, geht aus seiner griechisch foptischen Bezeichnung Thoth, Thouth, Thout hervor, wenn gleich vorhandene Monatsliften an Stelle bes erwarteten Gottesnamens und feines Bildes eine Göttin Techi einseten. Die in der griechisch=römischen Epoche hier und da vorkommenden Schreibungen Tech (und dialettisch Thech, Thesch) mit dem Deutzeichen des Herzens babinter, zeigen ben Zusammenhang mit bem oben (S. 444) besprochenen Tech== Bogel, deffen Bild geradezu für die angeführte Monatsbe= zeichnung gelegentlich eintritt 774).

172. In der unteren Hemisphäre der Tiese oder dem westlichen Lande, in welchem Osiris als König der Todten sein Reich aufgeschlagen, spielt Thot "als Gerichtsschreiber" eine bedeutsame Rolle bei dem unterirdischen Todtengericht. Er beobachtet den Ausschlag der Wage, in deren Schalen das Herz des Menschen und die Feder der Wahrheit gegeneinander abgewogen werden und schreibt das Ergebniß der Wägung auf seine Schreibtasel ein. Zugleich aber tritt er als Anwalt der Dahingeschiedenen auf, um sie gegen ihren Widersacher, im Hintergrunde Set und sein Anhang gedacht, durch seine Vertheidigung zu schützen. "Er erkennt was die Brust birgt, "prüft die Eingeweide und weiß, was darin steckt", er "wägt die "Worte ab" (utā-mut), ohne etwas "auf die Seite zu thun" und "spricht als "Herr der Wahrheit" sein Urtheil, indem er dem Wahrschaftigen, Rechtschaffenen (māti) zu seinem Rechte verhilft und ihn von jeder Anklage frei spricht oder, wie der äg. Ausdruck lautet,

"seine Stimme mahr macht" (smā-yru), ihn triumphiren läßt, ihm jum Siege über ben Gegner verhilft 773). Wie einft bem Dfiris, jo erweist sich Thot einem jeden Berftorbenen als eifriger Anwalt, der bei dem unterirdischen Tribunal den Erschienenen den wirtsamsten Beistand leistet und den Gerechten vertheidigt. In diesem Sinne läßt das Todtenbuch (Rap. 1) den Berftorbenen von sich selber aussagen: "ich bin Thot, welcher ben Ofiris (ober Sorus) "zum Siege über seinen Gegner verhilft an jenem Tage ber Abwä-"gung der Worte in der großen Wohnung des Fürsten in On (De "liopolis)." Ein ganzes Kapitel (d. XVIII.) ist derselben Vorstellung gewidmet, wobei an die Thätigfeit des Thot zu Gunften bes Osiris und dessen Feinden und Widersachern gegenüber gleichsam appellirt wird. Selbst die durch gewisse Feste kalendarisch bestimmten Nächte und die verschiedenen beiligen Städte (Beliopolis, Bufiris, Letopolis, Butus, Rochit, Abydus, Thinis, Herafleopolis), an und in welchen Thot bem Ofiris zum Triumphe über feinen Gegner verhalf, werden sammt ihren göttlichen Insassen in tabellarischer Anordnung aufgeführt. In diesem Sinne ist Thot, als welchen ihn die Inschriften benennen, der Leiter und Führer der Berftorbenen in der Unterwelt, er schütt fie, er giebt ihnen Borschrift und Lehre auf ihrer Wanderung durch die dunkeln Bonen bes Beftens und führt sie dem Lichte am Aufgangspunkte in Osten entgegen. Dann erst "findet der Ausgang bei der Tageszeit nach dem Begräbniß statt."

173. Bereits in den Texten der Phramiden von Saqqara, wie ich oben erwähnte, erscheint Thot als eine Gottheit, welche eng mit dem Westlande verknüpft ist und als Gegner des Set und Freund des Horus den Streit zwischen der Finsterniß und dem Lichte, zwischen der Grabesnacht und dem Auferstehungsmorgen zum Austrag bringt. Er ist es, welcher das Auge des Horus behütet und bewacht, während Set es zu entreißen trachtet, er ist der Starke  $(n\chi t)$  unter den Göttern, welcher dem Osiris-Todten die Wege

bahnt und die Straffen des Set verschließt 776). Im Dienste ber Enneas ist er "ber Gatte ber Neunheit" (ka pstt), wie er einmal genannt wird 777) mit einer wichtigen Bariante zum Ausbrud der Neunzahl an Stelle des gewöhnlicheren Baut. Daß kein Migverständniß vorliegt, bezeugt derfelbe Titel aus späterer Zeit in einer Inschrift 778), welche sich an den Thot von Pasemis wendet und in welcher er bezeichnet wird als "Thot, der Ibis (p-hb), "ber große Gott in Basemis, der Berr ber Bahrheit, ber Gatte "ber Enneas (Baut)". Wie Dfiris als "Gatte (ka) ber Weft-"göttin" und Deb als "Gatte (ka) ber himmels-Rut" aufgeführt wird, so erscheint Thot als Gatte ber Enneas, ber er in seiner hoben Eigenschaft als Ordner und Führer gegenübersteht und ber er die Befehle des Bropator Ra-Tum oder des localen Aprios als bessen Bertreter mittheilt. In Speos Artemidos 779) befindet er sich vor dem Götterfreise von Heliopolis in einer ausführlichen Besammtbarftellung, wobei fich bie Beischrift neben seinem ibistöpfigen Bilbe der Worte bedient: "Es spricht Thot, der Berr von Bermo-"polis zu ber großen Enneas in Theben und zu ben Göttern bes "Subens und des Nordens: Soret das große Wort, welches der "thebanische Amon-Ra an alle Götter erlassen hat." Im alten Reiche erscheint er daneben als stellvertretender Osiris, sobald derselbe als Hegemon ber Enneas in ber Unterwelt auftritt und in ber ptolemäisch=römischen Epoche nimmt er sogar ben Blat bes zum Kakodaimon herabgesunkenen Set ein (f. oben S. 188). belehrendes Beispiel gewährt ein Text in der Byramide des Ofiris= Königs Unas, in welchem der verstorbene Pharao bezeichnet wird als Sohn bes Tum, bes Schu, ber Tafnut, bes Deb und ber Rut. als Bruder ber Ifis, bes Set, ber Nephthys und bes Thot und als Bater bes Horus. Diefe Angaben find ungemein lehrreich, benn sie geben uns Gelegenheit die Genealogie ber Mitglieber ber Enneas unterirdischen nach ihrer ältesten Auffassung festzustelleu, wie es folgendes Schema zeigt:



Man wird sich mit Leichtigkeit davon überzeugen, wie Thot selbst als Bater bes horus bie Stelle bes Dfiris gleichsam als Ludenbuger eingenommen hat. Indef ift feine Verbindung mit der vollen Enneas, Ofiris mit eingeschlossen, auch sonft nachweisbar, ba Thot sich in einzelnen Verzeichnissen am Schlusse ber Liste befindet und die Stelle bes oberäg. Sebef (S. 416) einnimmt. Turiner Königslifte, einem Auszuge der männlichen Glieder der Enneas (f. S. 417) erscheinen Thot und Mat als unmittelbare Nachfolger bes Horus. Auf dem Altar von Turin, aus der VI. Dynastie, bilden Thot und die Jahresgöttin Renpit den Schluß der Enneas nach Horus. Auf bem Wiener Sartophage bes Panohemisis, unterag. Ursprunges, erscheinen Horus und Thot als die letten Blieder ber Enneag. Ebenso befindet sich in Abydos einmal Thot als letter einer lückenhaften Enneas 780). In andern Liften tritt vereinzelt Ru oder Run und Anubis an feinen Blat 781), den fonft in der Mehrzahl der Berzeichniffe Sebet einzunehmen pflegt. Die Bertretung bes Ofiris und bes Ofirissohnes Unubis durch Thot ift feine bloß zufällige, sondern beruht auf verwandten Vorstellungen

welche die Aegypter mit den genannten drei Gottheiten verbanden. Weiter unten werde ich Gelegenheit haben, ausführlicher davon zu sprechen.

# Die weibliche Verwandtschaft des Chot.

a. Mehit=ucrit, griech. Methyer.

Die hermopolitische Hathor.

174. Nach den Nomenlisten, welche uns das Verzeichniß der ober= und unterägyptischen Hathornamen gewähren (f. oben S. 316 fl.), führte die hermopolitische Hathor die Namen Nohemauit= Safchit=Mehituerit. Die zulett genannte Göttin ift uns bereits wohl bekannt, benn sie ist identisch mit der Urkuh, von der ich SS. 12, 13, 115, 131, 156, 340 2c. ausführlicher gesprochen habe. Wie in ihrem Hauptheiligthum zu Sars, besaß sie neben Thot auch in Hermopolis eine bedeutungsvolle Kultusstätte. In einem der Nomenterte 782) wird die hermopolitische Hathor angerufen als: die Ruh Mehuerit, die einherfährt auf bem Strom (ior), die Son-"nenscheibe zwischen ihren Hörnern schützend" und in einem andern, auf die Hauptstadt Hermopolis bezüglichen Texte 783) als "der (weiblich gebachte) Anfang (sat) bes zuerft Werbenden in Hermopolis in Geftalt bes Gottes Schu", ober "bie anfängliche und Anfang ber Entstehung (šat sa-xpr) in Gestalt des Gottes Schu". Dieser hochwichtige Titel ftellt sie mit ber Göttin Rut, Nunet ober ber gebärenden Urmaterie gleich, aus deren Leibe zuerst das Licht emportauchte (f. oben S. 130). Ihre Beziehung zum Gotte Thot, "bem "Herrn der Dadoas", habe ich S. 124 hervorgehoben und beide im Gegensate von Stoff und Beift gegenübergestellt. In ihrer tosmischen Auffassung erscheint die hermopolitische kosmogonische Hathor unter bem Namen Nohemauit und Safchit ober vollstänbiger Safchit=ābu, von benen gleich die Rede sein wird. Es kann daher nicht auffallen, wenn in einer Darstellung der Ogdoas "der "Gott Thot, der zweimal Große und Herr von Hermopolis" der Hathor=Isis von Tenthra, der kosmogonischen Urmutter, in ihrer Auffassung als Nehemāuit, d. h. mit dem eigenthümlichen Sistrumzeichen auf dem Kopfe, seine Huldigung in Tenthra bezeugt, und ebenso wenig wenn in einem Philenser Vilde die Reihe der Ogdoas, mit ihrem Hegemon Rā als localen Amon=Rā an der Spike, vom Gotte "Thot, dem zweimal großen, dem Urheber von dem allen" (s. S. 124) nur von der Göttin "Nohemāut, der Großen im "Lande Somnit" begleitet wird 784).



b. Nohemsauit, (griech. Nemanus?). Die hermopolitische Sfis.

175. Die Göttin Nohemāuit ober Nehemāuit, Nehemāsuait, Nehemāsuait, Nehemāut erscheint in einer ganzen Reihe von Beispielen als die unzertrennliche Begleiterin des hermopolitischen Thot. Ihr Name würde in wörtlichster llebertragung so viel bedeuten als: "die, "welche den Gewaltthätigen abwehrt." (BW. S. 193. Rec. V. 87.) Ihre Darstellung, dem Bilde der Jusāsit (s. S. 284) durchaus entsprechend, zeigt sie als Göttin, auf deren Kopse der Aussah eines der beiden ägyptischen Sisten und, und nicht selten, wie z. B. in einem Bilde des National-Museums von Neapel (No. 401) mit der Beischrift "Nohemu (sic), die Tochter des Kā" erscheint sie in Gestalt dieses Sistrums selber. Der Sinn, welcher in ihrem Namen entshalten ist, stimmt mit dem Glauben der alten Aegypter über das Sistrum selber überein. Schon Plutarch (Rap. 63) versichert, daß nach der Aussage der Aegypter, Typhon durch die Sistra verscheucht und weggetrieben werde, was soviel sagen sollte als: wenn die Vers

gänglichkeit die Natur fesselt und hemmt, so wird sie wiederum von ber schaffenden Kraft vermittelst ber Bewegung gelöst und aufgerichtet. Die äg. Texte bestätigen diese Anschauung. Gine königliche Person richtet an die tentyritische Hathor die Worte: "ich halte das Dämonische (tnin, b. i. das störende) durch das Sistrum in meiner "Hand fern", ober "ich habe das Sistrum erfaßt, welches das Dä-"monische von der Himmelsherrin verscheucht." (BW. 1316 S. 1133.) Ueber das Wefen der Göttin geben die Denkmäler nur wenig Ausfunft und ihre ständigen Titel "Tochter bes Ra, Herrin bes him-"mels, Königin (hont) ber Erbe, die Herrliche (spsut), die Mächtige "(usrt), die Herrin von Hermopolis, Gebieterin (haqit) in bem "Beiligthume "Insel der Doppelflamme" von Hermopolis" kehren in den Inschriften wieder. (Thes. 76,140-760,32.) Selbst die Texte ber späteren Spochen fügen bem Bekannten nichts Neues hinzu. Als Nomosgöttin heißt sie "Hathor Nohemaut, die Königin, die Herrin der Metropolis Unit (Hermopolis.)" (Rec. V. 87) Daß sie neben Thot mit der Ogdoas verbunden erscheint, habe ich vorher (S. 470) erwähnt. In ihrer Gesammtheit bilben beibe mit ber Dgdaos den Götterfreis der ägyptischen "Achtstadt" Hermopolis. burfte sogar ber Beweis geliefert werden können, daß in ben Mitgliebern ber Ogdoas felber die tosmischen Gottheiten ber Enneas in ihrer kosmogonischen Gestalt verborgen find.





c. Safchit-abu. Die hermopolitische Muse.

176. Auf den Denkmälern erscheint als Begleiterin des Thot am allergewöhnlichsten eine Göttin, deren eigenthümlicher Kopfaussatz zugleich in der hieroglyphischen Schrift zum Ausdruck ihres Namens dient. Die Aussprache dieses Zeichens ist unbekannt. Wir ziehen es deßhalb vor sie nach einem ihrer Beinamen Saschitsabu zu benennen, ein zusammengesetzes Wort, das ebensowohl "die, welche die Hörner abwärts gekehrt hat" 783) als "die mit sieben Hörnern versehen ist" oder "Siebenhörner" bedeuten kann. Die letztere Aussaliung wird durch Varianten verbürgt, in welchen an Stelle des Wortes Saschit (im Koptischen dem Zahlworte sassch, weißelich sassche; für die Siebenzahl entsprechend) sieben Striche einstreten. "Diese erinnern an eine vielleicht verderbte Stelle beim Horapollon (II, 29), wonach "sieben Buchstaben in zwei Fingern eingeschlossen, Muse, Unendliches oder Fatum" bedeuteten.

Ihre Darstellung zeigt sie als eine Göttin, welche mit der Brugid, Mythologie.

Schrift, mit der Zeiteintheilung und mit der Meftunft zu thun hat. Hiermit stimmen ihre Titel überein, welche sie auf gleiche Stufe mit Thot stellen, als ob sie wie ein weiblicher Thot betrachtet worden ware. Sie heißt: "die Große", "die Berrin "ber Schrift", "bie Berrin ber Bucher", "bie Berrin bes "Bücherhauses" ober "ber Bibliothet", "bie Berrin ber "Schrift, die bem Bucherhause vorsteht", "die Ronigin "(hont) bes Bücherhauses", "bie welche zuerst geschrieben "hat", d. h. die Erfinderin ber Schrift, welche bas Wort im "Balafte zum Ausbrud bringt, welche mit eigenen Fin-"gern bie Beschichte bes Königs niederschreibt", "bie, welche "bie Jahre (bes Lebens und ber Regierung) verlängert", "bie "zuerft ben Megftrid ausgespannt hat", "bie zuerft ben "Grundstein gelegt hat", "bie Berrin bes Bauens". einem Edfuer Texte wird von ihr bemerkt sie sei: "die Große, die "Herrin der Schrift, Safchit-abu im Bücherhause, die Rönigin "und Herrin ber Grundsteinlegung in den Tempeln nach deren "Wort der Baumeister (xnum) sein Werk verrichtet" 786). In einer Abbildung aus der Epoche Seti's I. erscheint fie mit Bantherfell um den Leib auf dem Throne sitzend und mit den Zeichen für die Schrift und die Zeitmaaße in ihren Händen als: "Safchit-"abu, die Herrin der Schriften, aus dem Heiligthume Abti zu "Hermopolis, welche im Tempel Seti's von Abydus weilt". In einem langen Texte richtet sie ihre Worte an den König, ruft ihm die gemeinschaftlich mit ihm vollzogene Gründung des Tempels in das Gedächtniß zurud und verspricht ihm die ewige Dauer seines Namens und seines Ruhmes. "Ich lege beine Gutthat in schrift-"licher Abfassung nieder gleichwie es Rā befohlen hat. — Meine "Worte über dich find unverfälscht. Meine Sand schreibt beinen "Ruhm nieder, gleichwie mein Bruder Thot. Tum felber hat es uns gesagt" 787).

Sie wird mit ber Bottin Ranut ober Rannut gufammen-

gestellt <sup>788</sup>), andererseits wieder mit der hermonthischen Göttin Raitstaut und mit Isis verglichen. In Dendera <sup>789</sup>) heißt Isis: "die "Große, die Mutter des Gottes, — die Tochter der Nut in Tensutyra, die Göttin Saschitsabu, die Königin und Herrin der "Schrift." Vielleicht ist es die von Plutarch (Kap. 3) erwähnte erste Muse, die in Hermopolis zugleich Isis und Gerechtigkeit (Dikaiosyne) hieß und welche die göttlichen Dinge denen offenbarte, die in Wahrheit Hieraphoren und Hierostolen genannt wurden.

In dem füdlich vom Hermopolites gelegenen Romos mit der Metropolis Siut, Lykopolis der Alten, erscheint von neuem der Name der Böttin Safchit-abu als Nebenbezeichnung der localen Sathor der Sauptstadt und des zugehörigen Gebietes in einer Reihe von Inschriften 790) wieder, welche sie als "Sathor, die "Große, die Rönigin der Beiber, die Behüterin ihres Gottesbruders "(d. i. Ofiris) in Siut", - "die Tochter ber Nut, die Gebärerin "des Gold-Horus" — und als "Mutter bes Gottes" aufführen. Sie ift bemnach eine Lokalform ber Göttin Ifis, und ihr Gemahl Dfiris, ihr Sohn Horus. Wie ich unter bem Artifel Ofiris es nachweisen werde, ift der lykopolitische Ofiris kein anderer als ber Bater des Gottes Anubis oder nach seiner gewöhnlicheren Benennung des Gottes "Upuat des Südens" in Schakalsgestalt. Bon bem Ofiris, ber in Siut wie fein Sohn ben Beinamen Sochem=tau führte, bemerkt gleichzeitig ein auf benfelben bezüg= licher Text: "bu wirst von neuem jung in der Gestalt des Schakals "(xstt)-Sochemstau. Er öffnet beine Strafe, wenn bu bich zur Unterwelt begiebst" 791), oder wie ein anderer Text in der Form einer Anrufung an den Ofiris-Bater bemerkt: "du verjüngst dich "in der Geftalt des Schakals-Sochemstau, vollbracht wird dir das "llebliche an (beinem) heiligen Leibe. Dein Gohn, der Gochem= "vit öffnete dir die Strafe, wenn du dich zur Unterwelt begiebst "als gefeites Auge. Deine Schwefter Ifis, als Herrin ber Stadt "Māz (füblich von Lykopolis) beschütt bich u. s. w." 792)

Alles weitere darüber wolle der Leser unter dem Osiris-Kapitel einsehen.

#### d. Unut.

#### Die Göttin bes Hermopolites.

177. Bisweilen, obwohl seltner, zeigt sich auf ben Denkmälern eine Göttin, welche mit dem Ropfe eines Safen abgebildet ift 793) und Die Bezeichnung Unut oder Uonit, Unit, Unet führt. Sie erscheint stehend H oder sitzend H und vertritt die Schutpatronin des hermopolitischen Nomos, welchen die Inschriften bald in männlicher Auffassung, bald in weiblicher unter bem Ramen Unu, Un, ober Unut, Unit bezeichnen 794), d. h. als ben Nomos bes Unu oder der Unut. herr Lapage=Renouf hat in einer gelehrten Abhandlung "über ben Mythus bes Ofiris-Unnofri" 795) ben Nachweis zu führen gesucht, daß Ofiris in seiner Sonnennatur ben Namen Unu geführt habe, deffen Inhalt ("der Springer", baber auch Name des Hasen) auf die am Morgen aufgehende, gleich: sam aufspringende, sich öffnende Sonne hinweise, mahrend in dem Atum, Tum-Namen sprachlich die sich schließende, scheibende Sonne (f. S. 232) verborgen fei. Derfelbe Gelehrte macht zur Unterstützung seiner scharfsinnigen Ansicht auf den Eigennamen eines Gottes aufmerkfam, welcher im Todtenbuche als Gott Namens Unu aufzufassen mare, also nicht als ber "Seiende" wie ich S. 21 bas Wort übertragen habe. Die inzwischen von Herrn Raville publicirten Texte des thebanischen Todtenbuches, der Bahl nach 13 zu der betreffenden Stelle, bestätigen diese Auffassung des englischen Belehrten nicht, denn sie bieten zwölfmal die Lesung un-a "ich bin", während ein Text die Verbalauffassung durch die Variante un-f "er ist" ferner bestätigt. Indem wir uns beghalb an die allein nachweisbare Göttin Unut halten, erkennen wir in ihr die personificirte Schutpatronin bes gleichnamigen Nomos, in welcher zugleich die vorhergenannten Göttinnen aufgehen. Sie gehört darum zu der unmittelbaren weiblichen Verwandtschaft des Thot und wie die Namen der Göttinnen Hatmehit, Anit, Apit, Bahudtit, Chontiabotit ihren Ursprung den Localbezeichnungen verdanken (S. 380), so ist die Göttin Unut aus dem Nomosnamen herausegebildet, der die Kultusstätte des Thot in sich begreift.

Die tentyritische Hathor, die Urgestalt aller weiblichen Gottsheit, wird dem entsprechend auf dem hermopolitischen Gebiete einmal als "Unut des Südlandes in der Stadt des ersten Nomos" (nämslich Hermopolis, woselbst Kā sein Licht zum ersten Male leuchten ließ) und das andere Mal als "Unut des Nordlandes in der Stadt "Hist beis Nordlandes in der Stadt "Hist (Hermopolis)" bezeichnet. Die Doppeltrennung des südslichen vom nördlichen Unut wird sofort klar, wenn man sich ersinnert, daß auch im Deltagebiet ein Hermopolis existirte, welches die Benennung: "Unut des Nordlandes" sührte 796). Die Stadt bildete mit dem butischen Distrikte die Südgrenze des butischen Seeslandes oder des Nomos Phthenotes und lag demnach auf der nordwestlichen Seite des nördlichen Aegyptens, welches das Deltasgebiet umfaßte.

In einzelnen Darstellungen <sup>797</sup>) erscheint die Göttin, mit einem Messer in jeder Hand, als Abwehrerin typhonischer Einslüsse, als "Unut, Herrin der Stadt Unut (Hermopolis)" und im Grabe Seti's L tritt sie als eine locale Nebenform der Sochit, auf, also gerade wie die Göttin Mat, von der ich nunmehr sprechen will.

#### e. Māt.

## Die ägyptische Themis.

178. Die Göttin Mat, Mait stehend oder sitzend od dargestellt, zeichnet sich äußerlich burch bas Zeichen der Straußseder aus, welche auf ihrem Haupte schwebt. Ihre Bedeutung ist längst erkannt worden. Sie ist die Wahrheit als Göttin personificirt, die Bor-

gangerin des koptischen Wortes me, mei, meei mit gleichem Sie wird als "Tochter bes Ra", als "Auge bes Ra", als "Herrin des Himmels, Königin auf der Erbe, Herrin der Beft-"gegend" oder "ber Unterwelt", als "Königin ber Götter und der "Göttinnen" aufgeführt, womit im Großen und Ganzen ihre Titel erschöpft sind 799). Ihrem Wesen nach ist ihr Hauptplat im "Saale "ber Wahrheit" ober im Gerichtssaale, woselst ihr Bildnif am Salfe bes Oberrichters an einer Rette befestigt war. Bei ber Schilberung der ägypt. Rechtspflege macht Diobor (I, 75) bie Bemerfung, daß der Oberrichter um den Hals eine goldene Rette trug, an welcher ein Bild aus kostbaren Steinen hing, das man "die "Wahrheit" nannte. Die Berhandlung begann, sobald er sich das Bild der Wahrheit angelegt hatte. Die Denkmäler bestätigen diese Angabe in der schlagenosten Weise, wie ich es gleich näher nachweisen werbe. Thot galt als das göttliche Vorbild des Richters und sein Ehrentitel, "Oberrichter", häufig verbunden mit dem eines Strategos, kehrt nicht selten in den Inschriften wieder. In Der-el-Medinch heißt die Göttin Mat "Tochter des Ra, — die vereint "ist mit Thot, das Halsgeschmeide des Oberrichters" 800), desgleichen eine Sathor: "Mat, das Salsgeschmeibe des Oberrichters" ober "die herrliche Kette am Halse des Oberrichters" 801). Da berselbe Titel, in einem Texte von Erment 802), ber Göttin Nohemauit zu Theil wird, so ist es kaum zu bezweifeln, daß in Hermopolis die Göttin Mat eine Nebengestalt jener darstellte. Auch sonst wird die Localgöttin eines Tempels und an ihrer Spite die allgemeine Hathor, gern mit der Mat zusammengestellt 803). Thot, der Oberrichter, wird geradezu als der Gemahl der Mat angesehen 804), ganz abgesehen von seinem sehr gebräuchlichen Titeln als "Prophet" und "Schreiber ber Mat."

Das höchste und beste Geschenk, welches von den Königen den Göttern geboten werden kann, ist die Wahrheit, deren Bild sie auf einer Schale ruhend den Gottheiten darreichen, wobei man fast an

die Worte Plutarch's (Rap. 1) erinnert wird, daß der Mensch nichts größeres empfangen und der Gottheit nichts würdigeres mittheilen kann, als die Wahrheit, die Aletheia. In den Tempeln Alegyptens spielt beghalb die Figur ber Bottin ber Wahrheit, Mat, die hervorragendste Rolle. In den Gemächern des Heiligthums ber hathor von Tentyra, nimmt ihr Bild jedesmal den Raum an ber hinterwand ein und die Inschriften daneben beschäftigen sich nur mit ihr. Der König bietet der Göttin das Geschenk der Wahr= heit dar und er spricht dazu: "ich reiche dir die Göttin Mat dar, "ich erhebe sie vor dein Angesicht" — ich reiche dir die Wahrheit "bar, beren Majeftat Rame: bie Bahrheit lautet, - ich reiche "dir die Bahrheit dar, sie komme vor dein Angesicht und es leuchte "beine Majestät in ihrer Majestät, — ich reiche dir die Wahrheit "dar, es freue sich bein Herz baran, worauf die Göttin (oder ihr "Gemahl Horbahudti) es an entsprechenden Antworten nicht "fehlen laffen. "Ich lege, fagt fie, die Wahrheit in dein Herz, um "sie den Göttern ewiglich zu erweisen, ich lasse für dich die Wahr-"beit auf Erben eine bleibende Stätte finden und ich trenne die "Lüge von beinem Balafte", — ich gebe bir, daß bie Wahrheit "wachse vor beinem Angesicht und daß jedes Wort Wahrheit enthalte", "- ich schenke dir den Bestand der Wahrheit zu beiner Beit, feine "Lüge foll auf Erden fein fo lange du lebst", - ich schenke bir "die Wahrheit, lebe in ihr, bleibe verbunden mit ihr und es freue "sich bein Herz an ihr", — "Ich lege die Wahrheit mitten in bein "Herz um zu thun, was den Göttern gebührt". — "ich gebe, daß "die Wahrheit in beinem Haupte bleibe und daß sie ihren Plat "mitten an beiner Stirn einnehme."

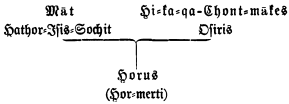
Die häufigsten Darstellungen der Söttin Mat, meist in (späterer) dualistischer Auffassung \*05) finden sich bei dem sogenannten Todtengericht vor, in welchem der Berstorbene vor dem Osiris und seinen 42 Beisitzern erscheint, um Rechenschaft über sein Thun und Lassen auf Erden abzulegen. Die Göttin Mat führt den

Todten ein, richtet ihr Wort an ihn, beschäftigt sich an der Wage, auf welcher das Herz gegen die Wahrheit abgewogen wird. Tempel von Der el = Medineh, "die Stätte ber Bahrheit" in der Nekropolis auf der linken Seite der alten Stadt Theben, kann als ein irdisches Abbild bes unterirdischen Gerichtssaales angesehen werden. Die Darstellungen und Inschriften ber westlichen Kammer find es vor allem, die das ganze Personal des Todtengerichtes, wie es sonst in den Todtenpappri in Bild und Schrift geschildert wird, in Gestalt und in Worten vorführen. Die Göttin Mat "Tochter des Ra, die Königin des Westlandes, das Auge des Ra, "die Herrin des Himmels", - "Mat, die Große, die Königin der "Westgegend, die Herrin bes Himmels, die Königin aller Götter", - "Mat, die Tochter des Ra, die Gefährtin des Amon, die "vom Btah geliebte, welche das Herz des Thot erquickt", — "Mat, Ratstaut in Theben, die Herrin des himmels, die "Königin der Götter und der Göttinnen" 806) u. s. w. geht dabei nicht leer aus.

Nach dem Turiner Königspapyrus ist die Göttin Wat als die Nachfolgerin des Gottes Thot in der Götterdynastie verzeichnet; auch hierin ist ihre nahe Beziehung zu bem äg. Hermes beutlich angezeigt. Ihre Verbindung mit Thot, als dessen Gemablin sie neben Upuat=Anubis von Siut=Lyfopolis aufgeführt wird 807), geht aus bem ichonen Symnus bes Sorembib im britischen Mufeum hervor 808), in welchem fie zugleich mit Thot, "der sein eigener Ur= "fprung und ungeboren ift", zu Gunften des verftorbenen Besitzers ber Stele mit den Worten gepriesen und angerusen wird: "Mat, "du Herrin der Nordwinde, die du die Nasen der Lebenden öffnest "und die Lüfte dem in seiner Barke ruhenden (Ra) spendest, gieb, "daß einathme der Apat horemhib die Lufte, welche ber himmel "gebiert, gleichwie die Herrin von Bunt den Duft einathmet in "dem Insellande ber balfamischen Wohlgerüche." Wenn Mat in diefer Anrufung als "die Herrin der Nordwinde" bezeichnet wird,

so erinnert dies an die gleiche Eigenschaft ihres Gemahles und seines Urthpus Schu (SS. 431, 442).

179. Die Göttin besaß eine eigene Rultusstätte in bem süblich an den Hermopolites stoßenden Nomos, welcher in einen "hinteren" mit der Metropolis Dofit, Dofi, (Rusai der Griechen, die heutige Stadt Al-Qusijeh) und in einen "vorderen" mit der Hauptstadt Siut (Lykopolis) zerfiel. Nach der großen Nomenliste von Ebfu war es in Rusai, beren Name auf die Fesselung (qas, qos) bes überwundenen Typhon durch Horus hinweift 809), daß die Göttin Mat als die "Doppelgangerin" (ka, f. S. 420) der Sathor verehrt ward 810). Sie erscheint befthalb als Nomosgöttin unter dem Bilde "ber Hathor, Herrin von Rusai", welche in ben Listen zur Bahl der sieben "großen Hathor" (f. S. 318) gezählt wird. Nur in einem einzigen mir bekannten Beispiel wird sie durch einen sperberköpfigen Borus mit ben Bockshörnern und ber Sonnenscheibe darauf, eine bekannte Form bes Hor=merti 811), als Nomengottheit vertreten. Sie erscheint als "das Gottesweib in Busiris" d. h. bes busiritischen Osiris, welcher in Kusai unter bem Namen "Osiris "Hi=fa=qa" d. i. "der Schläger, der hohe Stier" verehrt ward 812). Der Gott tritt somit in den Blat des Thot ein, worauf ich bereits oben S. 458 hingewiesen habe. Die Dfiris-Auffassung erklärt es. wenn in Rusai das Tödten der Widder verboten war 813). Ofiris-Gemahlin Mat entspricht somit einer Isis, wie sie thatsächlich in einem auf den Nomos von Rusai bezüglichen Texte genannt wird: "Sathor=Ifis, die Behüterin ihres Gottesbruders in ber "Wetropolis Kusai" 814). In derselben Inschrift finden wir außerdem eine Rusammenstellung ihrer gebräuchlichsten Ramen in folgenden Stellen: "Hathor, die Herrin von Tentyra, die Göttin "Mat, die Königin (hq) in Rusai", - "Mat, die Große in bem "Allerheiligsten, welche die Teinde ihrer Majestät gebunden hat". — "die Königin (hnt) ber Weiber, von liebenswürdiger Anmuth, Die "Wiegenfrau Nofrit (d. i. die Gute, ein neuer Hinweis auf Isis "s. S. 371) unter den Göttinnen", "die tenthritische Hathor, die Herrin von Kusai", — "Hathor, die Große, die Königin, die "Herrin der Stadt Kusai. Sie hat gesessselt die Gegner in ihr." — "Hathor=Sochit, welche sich ihrer Feinde bemächtigt hat", — "die "Starke (usrt) in Kusai, der schützende Talisman des Gottes Chont="makes (d. i. Osiris, s. Thes. 38)". Wir sügen nach einem and dern Verzeichnisse der Localsormen der tenthritischen Hathor<sup>815</sup>) ihren Namen und Titel als "Sochit, welche sich des Frevlers "(Typhon) bemächtigt, das seine Vundesgenossen Verzehrende Feuer" noch ergänzend hinzu. Die vorstehenden Angaben berechtigen uns solgende mit der Mät zusammenhängende Genealogie aufzusstellen.



Daß Hermopolis oder ein besonderes Heiligthum barin die Benennung A-mat "Stätte der Mat" bisweilen führte 816); tann bei der nahen Beziehung der Göttin zum äg. Hermes nichts auffallendes haben.

# Thot-Up-rohuu. Der ägyptische hermes in Unterägypten.

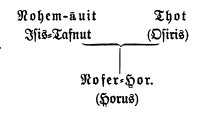
180. Die Namen und Eigenschaften des in der Metropolis des 15. unteräg. Nomos Bāh, Bāhit (mit ihrem heiligen Namen Pisthut d. i. "Hermesstadt", Hermopolis genannt) verehrten Thot sallen mit denen seines oberägyptischen Kollegen zusammen, vielleicht nur mit dem Unterschiede, daß der Gott, auch in der heiligen Stadtbezeichnung, den steten Beinamen Up=rohu, Up=rohu, "der Schiedsrichter der beiden Partner" führt. In den Abbildungen

erscheint er in Gestalt eines ibisköpfigen Gottes mit der breifachen Krone auf dem Haupte über ben Bockshörnern ober als ein Gott mit menschlichem Angefichte, auf bessen Scheitel die Neumondscheibe schwebt. Sein heiliges Thier ift ber Ibis und daneben ber Hundetopfaffe. Die tentgritischen Inschriften nennen ihn: "Thot, Schieds-"richter ber beiden Partner an dem Sonnenplate (Tentyra), das "Berg des Ra, welcher die Götter milde ftimmt, ben Aelteften, "welcher am Anfang war, den Gott, dem kein auderer Gott gleich= fommt" 817). In einer Darftellung der Felfengrotte von Maffara 816) ist er: "Thot, der zweimal große, Schiedsrichter der beiden Part-"ner, der herr ber heiligen Sprache, aus der Stadt Bah", und in der großen Romenliste von Edfu: "Thot, Schiedsrichter der "beiden Partner, welcher die Rette des Oberrichters am Halfe trägt". In derfelben Liste heißt es von dem Nomos: "Thot ift daselbst in "seinem Gehölz in der Stadt Hermopolis, das ganze Land ver-"messend". Sämmtliche Titel, wie man sich überzeugt, becken sich mit benen bes oberaa. Gottes.

Als seine Gattin erscheint die "Hathor in der Stadt Bāh" unter ihrem Localnamen "Nohem-āuit, die Königin in Hermo-polis, die herrliche und starke, die ihresgleichen nicht hat" \*19) — oder, wie sie in Wassara heißt: "Nohem-āut, die große, die "Herrin der Stadt Bāh, das Auge des Kā, die Herrin des Himmels, "die Königin aller Götter". Mit andern Nebennamen und Titeln ist sie: "Nohem-āut, welche die Nahrungsstätte für ihren Erzeuger "hervorbringt, der sie mit seinen Flügeln beschirmt", — "Tasnut, "die Königin und Herrin der Stadt Rohu (Hermopolis), welche "ihren Gottesbruder in Hermopolis behütet", — "Isis, es begleiten sie die Götter und Göttinnen, Thot und Neit an der "Spiße derselben" \*20). Ihre Darstellung, wie z. B. in Wassara, entspricht durchaus der gewöhnlichen Sestalt der Göttin Nohem-äuit (s. S. 471).

Ms Sohn bes Thot und ber eben genannten Göttin tritt

ein Gott in Horusgestalt auf: "Nofer=Hor, ber große Gott, der "Herr des Himmels in der Stadt Hermopoliss" <sup>82</sup>1), mit welchem die hermopolitische Trias abschließt. Derselben liegt der Osiriskreis zu Grunde nach dem Schema:



Thot von Pnubs. Der nubifche Hermes.

181. Auf den Wänden der Isis-Tempel der "heiligen Insel" Philä geschieht häufigst eines Thot Erwähnung, welcher den Beisnamen "der von der Stadt Pisnubs" (Rups beim Plinius, Pnups beim Ptolemäus) führt. Der also nach einer Baumart genannte Ort bildete die Wetropolis des achten, zum großen Nomos von Tachont mit der Hauptstadt Elesantine gehörigen Untergaues, und lag in der Nähe des Niles nicht sern von dem heutigen Orte Datseh. Der Gott Thot von Pnubs ist verhältnismäßig jungen Datums, aber sein Kult war dis nach Weroë und Philä hin ein weitverbreiteter und Weihinschriften auf seinen Namen sinden sich innerhalb des bezeichneten Gebietes häufig vor 822).

Seine gewöhnlichste Darstellung entspricht der bekannten Gestalt des ibisköpfigen Thot oder der des Gottes Anhur-Anuris mit der viersachen Feder auf dem Kopse, im anderen Beispiel erscheint er gerade wie seine Gemahlin und Schwester Tafnut-Upsit in löwenköpfiger Menschengestalt. In vereinzelten Bildwerken sitzt er auf einem Throne, das Scepter der Götter, von einer Schlange wie ein Aeskulapsstab umwunden, und mit einem oder zwei Skorpionen

in der rechten Hand <sup>823</sup>). Die nachstehenden Texte, publicirten Denkmalinschriften entlehnt, enthalten eine Auswahl seiner hauptsächlichsten Titel.

"Thot von Pnubs, der große Gott, der Herr der Stadt "Pselk (Pselchis, Stadt in Nubien), der Löwe des Südens, von "starkem Schenkel, der Herr des Sieges, welcher alle Feinde von "Negypten zurückschlägt" 824).

"Der Schiebsrichter ber beiben Partner, welcher bie Götter "verföhnt, der Herr ber Länder bes Sudens" 825).

"Der Herr von Philä, der herrliche Gott, welcher das Feuer "auf ber heiligen Insel befänftigt" 826).

"Der große Gott, Herr von Pfelchis. Er führt bas Auge "bes Ra in der Landschaft Kensit herbei" 827).

"Der Große, welcher in dem Lande Tachont angekommen "ist "828).

"Thot, der zweimal große, der Herr von Hermopolis (xmunu), "Schiedsrichter der beiden Partner, welcher die Götter befänftigt, "der große Gott, Herr von Pfelchis, Herr der Länder des Südens" 829).

"Thot von Pnubs, Schu Sohn Ra's, welcher in Kenfit "angekommen ist" 830).

"Thot von Pnubs, ber große Gott, der Herr von Pselchis, "der Löwe des Südens, von starkem Schenkel, der große Gott, "Herr von Semnut" (Insel Sehel in der Nähe von Philä), wie er in einer von mir in Dandur copirten Inschrift genannt wird.

Der nubische Thot, "ber Löwe bes Sübens", beßhalb in Dans dur einmal als liegender Löwe dargestellt, zeigt sich nicht selten, am häufigsten auf der Insel Philä, in Gestalt und unter dem Namen einer Gottheit, von der ich oben SS. 349 fl. bereits ausführlicher gesprochen habe, ich meine als:

### Ari=hos=nofer

Localform bes Gottes Schu=Sos in Phila.

182. Seine Namen und Titel: A. Schu, Sohn des Ra, welcher in dem Lande Tachont angekommen ist" — "Sohn des Ra "in der nubischen Landschaft Honnofer". — "Herr der heiligen "Insel — ber starke Löwe in dem nördlichen Theile bes Himmels", — "der seine Schwester (Tafnut) in Bukem beruhigt" u. a. m. 831), und seine Darstellung als männliche Gottheit mit der Sonnenscheibe und der Doppelfeder über den Bockshörnern auf dem Saupte, wie sie Schu, Ptah, Osiris von Busiris und andere Götter zu tragen pflegen 832), lassen keinen Unterschied zwischen ihm und dem vorher beschriebenen Thot erkennen. Ich habe bereits oben an den angeführten Stellen ausführlicher nachzuweisen versucht, baß Arihosnofer "ber Löwe bes Gubens" bie im Zeichen bes Löwen aufgehende Sonne personificirt, welche nach den (späteren?) Vorstellungen ber Aegypter die Ueberschwemmung herbeiführt und deßhalb in dem Ratarakten-Gebiete eine ganz besondere Bedeutung behauptet. Er ist Gott Schu in einer besonderen Localauffassung in den südlichsten Gegenden Aegyptens.

183. Als Schwester und Gattin bes Thot von Knubs nennen die Inschriften "die Göttin Tafnut, Tochter Rā's, in der heiligen "Insel, Hathor, die gute, die Herrin von Khilä und die Königin "in Semnut" 833), — "Auge Kā's, die Herrin des Himmels, die "Gebieterin aller Götter" 834), — "Tafnut-Upsit, die Große, "Herrin von Semnut" 835) — "die im Lande Tachont angekommen "ist mit ihrem Gottesbruder" 836), — "Tafnut, Tochter Kā's in der "heiligen Stadt, Bast, Herrin von Philä, welche in Tachont anz "gekommen ist" 837), — "die Göttin Upsit, die Große, die Herrin des Feuers im Feuerhause, die große Flamme in der Stadt "Duga (Dakteh)" 838), — "Upsit, die Herrin des Feuers in

"Semnut" 839), — "bie große, welche mit bem Schwerte zerschneibet, "die Vorsteherin des Richtplates, von geröthetem Angesichte ben "Feinden ihres Sohnes gegenüber"840). Diefelben Namen und Titel kehren wieder, um die Schwester und Gattin bes Gottes Schu, Sohnes Ra's, Arihosnofer zu bezeichnen 841), wobei es bemerkenswerth ist, daß hier und da von ihrem Bruder erwähnt wird, daß "er seine Schwester im Lande Butem beruhige" (shr)842). Die Göttin, welche wie Tafnut lowenköpfig mit ber Sonnenscheibe auf dem Ropfe ober als Weib mit einer stehenden Uräusschlange auf bem Haupte bargestellt wird, erscheint allenthalben als eine Rächerin und Bernichterin ber Gegner bes Göttlichen, wobei Feuer und Flamme ihr zu Gebote stehen. Die Erwähnung der in der Nähe von Gileithpiaspolis gelegenen Dertlichkeit Bukem führt auf ihre Hauptkultusstätte baselbst bin, benn "angekommen in ihrem "Tempel in Gileithniaspolis ruht Tafnut im Lande Butem aus", wie eine Inschrift an Ort und Stelle anführt 843). Sie wird als eine wandernde Söttin aufgefaßt, beren Ruckfehr von Afien aus nach ber oben genannten Gegend man in einer bestimmten Jahres= epoche feiert. Das Fest, mit einem Periplus verbunden und zuerst vom Gotte Ra zu Ehren seiner Tochter eingesetzt, fand in den Tagen vom 28. Tybi bis zum 4. Mechir (14-20. December), b. h. um die Zeit der Winterwende statt, wobei sich die kalendarischen Inschriften ber Formel bedienen: "an welchen Tagen das Fest eines "Beriplus biefer Göttin burch ihren Bater Ra ihr vollzogen ward "bei ihrer Ankunft in Bufem, um den Nil von Aegypten und alle "wunderbaren Erzeugnisse des Nilthales zu schauen. Bei ihrer Er-"scheinung wendet sie dem Lande Asien den Rucken zu". großer Theil der Feste der Schifffahrt, welche in den verschiedenen Beiligthümern bes Landes gefeiert wurden, fiel in denfelben Monat Tybi, das erste davon auf den 7. Tag (= 23. November jul.) 844). Dieser Tag würde dem 7. Tybi entsprechen, an welchem nach Blu= tarch (Rap. 50) man bas Fest "ber Ankunft der Isis aus Pho"nizien" feierte, wobei das Bild eines gefesselten Flußpferdes (Symbol Typhons) auf die Opferkuchen gesetzt ward. Die in den Titeln der Göttin Tafnut-Upsit enthaltene Angade, "die im Lande "Tachont", d. h. auf dem südlichsten Grenzgebiete Aegyptens angekommen ist", läßt ihre Wanderung von Bukem aus nach Taschont voraussehen.

Die Gleichstellung der localen Tafnut von Philä mit der Göttin Bast einerseits, andererseits ihre Schilderung als seurige Göttin führt auf den Doppel-Thpus Bast-Sochit zurück, von dem ich oben S. 333 bemerkt hatte, er sei mit der Feuersgluth und der Hitze in Verbindung gebracht. Thatsächlich erscheint die Göttin "Sochit, die Große, die Herrin der Flamme, Tafnut in Semnut" gemeinschaftlich mit "Schu, dem Sohne Rā's in Semnut, Arishosnofer, dem großen Gotte, Herrn der "heiligen Insel" aufgeführt. Die löwenköpfige Göttin verspricht dem Blumen spendenden Könige "die Kraft des Löwen von bezauberndem Auge" (ari-hos) 845).

## Anhur=Onuris.

Der ägyptische Ares in Thinis und Sebennytus.

184. Der Name des Gottes und seine Aussprache Ån-hur ist durch seine griechische Umschreibung Onuris sestgestellt s46) doch läßt sich über die eigentliche Bedeutung des zusammengesesten Wortes wenig zuverlässiges anführen. Ich selber habe die Ueberztragung, "Bringer des oberen Himmels" d. h. der den Himmel auf denselben Ausgangspunkt seiner Bewegung zurücksührt, bereits vor Ichren in Vorschlag gebracht, muß aber heute die Uebersezung des zweiten Theiles der Zusammensezung beanstanden, da für den oberen Himmel die Aussprache hrit seststeht. Ich weiß sehr wohl, daß auch die Schreibart des Namens Än-hrit z. B. in einer Inschrift aus dem Alten Reiche nachweisbar ist, allein sie steht wie eine Aussprache von der allgemeinen Regel da s47). Eine Variante für den

phonetisch geschriebenen Gottesnamen zeigt sich in dem Bilde eines schreitenden Mannes, welcher das heilige Auge Uzat in seiner rechten Hand trägt 848), mit andern Worten, in einer durchaus ähnlichen Darstellung, in welcher Thot als Bringer (an) des Auges (utat) abgebildet zu werden pflegt (s. S. 454). Es ist sehr wahrscheinlich, daß beide Darstellungen denselben Gedanken auszudrücken bestimmt waren.

Die Abbildungen und Bronzen zeigen ben Gott Unbur bald mit menschlichem Ropfe nebst einem ben Bindgöttern eigenthumlichen Auffatze von vier neben einander stehenden Federn darauf, das Gesicht roth, blau oder schwarz ausgemalt, bald in der eines sperberköpfigen Mannes. In beiden Formen halten jeine Bande einen Speer, mit welchem er erdwärts niedersticht. Er ist ein Krieger, beffen Waffe zum Stich ausholt. Die Titel, welche ihm eigen sind, rufen die beschriebenen Darstellungen in das Gedächtniß zurück, denn er heißt: Schuti b. h. "ber mit den Tebern", ober Dasschuti, "ber mit den hohen Kedern", ferner, "ber Berr der Lanze" (nebgomt), "ber Stecher" (aut, auti) und in feiner fperbertopfigen Horusform "ber Rrieger, Kampfer" (Dema, tema, tema). Sein Briefter führte in Sebennytus ben Namen "Streiter" und seine heilige Barke die Bezeichnung "Ariegsschiff". Zwei sich freuzende Pfeile bildeten das Wappenzeichen seines unteräg. Nomos, ent= sprechend dem des benachbarten Nomos Saïtes mit der Kriegs= göttin Reit 849). Es kann nach diesen Aufklärungen über den Gott Anhur, welchen die Inschriften in gleicher Regelmäßigfeit mit bem Typus Schu, Sohn Ra's, zusammenstellen, in keiner Weise auffallen, wenn die Griechen in ihm den äg. Ares zu erkennen glaubten und die Münzen seiner Nomen, des Thinites und Sebennytes, das Bild eines stehenden Kriegers mit der Hasta und sonstigem Waffenschmuck tragen 850).

Die Rolle des Kriegsgottes Anhur, der mit dem Horbas hudti, gleichfalls einer Localgestalt des Typus Schu, zusammens vrugsch, Mythologie. fällt, ist streng vorgeschrieben. Er ist der siegreiche Bekämpfer des Typhon und aller typhonischen Besen im Himmel, auf Erden oder in der Tiefe.

Sein Speer ift auf die Begner bes Lichtgottes gerichtet, unter welchen Geftalten und Namen sie auch immer erscheinen mögen, und zu den beliebtesten Darstellungen liefern die Rämpfe des Speerträgers gegen den eselköpfigen Typhon und gegen die typhonischen Thiere (Flugpferd, Efel, Krotodil, Schlange, Schildtröte u. f. w.) einen reichen Stoff und hymnenartige Texte verherrlichen den siegreichen Gott und seinen beiligen Speer 851). Nicht selten zeigen ibn die Bildwerke in seinem Kriegsschiffe stehend um gegen Typhon und sein Gelichter den Rampf zu Wasser zu unternehmen 852). Am Simmelsgezelt wehrt er als "Borus, der Befampfer der Feinde" mit seinem Speere das typhonische Sternbild der Stierkeule (den großen Baren) ab, welches Isis in Flufpferdegeftalt als Göttin Rerit an einer Kette gefesselt hält. Die betreffenden Darftellungen, welche bis in die Zeiten Königs Seti I. hinaufreichen 853), gehören im astronomischen Sinne der Evoche der Winterwende an. Brof. Sance hat darauf hingewiesen, daß die Abbildungen Anhur's in seiner Eigenschaft als Bekämpfer bes Bosen an den driftlichen Drachentobter St. Georg erinnerten und er hebt hervor, daß die St. Georg's Stadt ber Ropten, die Birgeh genannte Sauptstadt der gleichnamigen Mudirieh in Oberägypten, die Nachfolgerin der älteren Metropolis Thinis mit ihrem Speerträger Anhur geworben fei, als ob man den heidnischen Drachentödter in einen christlichen umgewandelt habe 854).

Die Gemahlin des Gottes ist Tafnut, die Schwester des Gottes Schu, wie dieser löwenköpfig dargestellt mit der Sonnenscheibe über dem Scheitel. Ihre Nebennamen sind mannichsaltig. Am häufigsten heißt sie "Wehit (S. 480), die Herrin von Thinis". In einem Texte aus der Epoche Kamses II. führt sie als Wehit die Titel "Herrin des Himmels und Königin der Doppelwelt" (des

Südens und des Nordens) 855). In der bei Thinis gelegenen Stadt Sambahub (Sembout ber Ropten) ober Bahub besaß fie außerbem eine eigene Rultusstätte, die ihr die locale Bezeichnung: "Mehit, "Berrin von Thinis in Bahud" verschaffte, wie sie in den Inschriften genannt wird. In Cofu führte ein an ber Nordostede bes großen Tempels gelegenes Heiligthum benfelben Namen Bahub. Gine Inschrift darin bemerkt: "Bahud, im Often, enthält das Bild ber "(löwenköpfigen) Göttin Dehit mitsammt ber Enneas, welche über "den Osiris wacht. Der Gott Schu ist darin als Nordwind (mehit)". Es geht baraus zu gleicher Beit hervor, bag Anhur, ber Gemahl ber De hit, unter ber Bezeichnung seiner Urgestalt Schu auftritt, welcher auch seinerseits mit bem Nordwinde in engfter Beziehung stand (S. 431). Ich erinnere ferner baran, daß auch Mat, die Schwester und Gemahlin bes Thot von Hermopolis, als "die Herrin des Nordwindes" erscheint und daß der Nordwind selber als "ber gute Wind Mehit, welcher aus ber Tafnut hervortritt" bezeichnet wird 856).

185. In Unterägypten besaß Anhur in der Metropolis Sesbennytus des 12. Nomos seine Hauptkultusstätte, deren Tempelsgebiet die Inschriften unter dem Namen Zar oder Zor aufführen. Seiner Gestalt und seinen Titeln nach entsprach dort der Gott durchaus seinem oberäg. Typus. "Der Herr des Speeres, — so drückt sich der große Nomentext von Edsu aus, — ist darin, indem er kämpsend adwehrt was ihm widerwärtig ist. Seine hohe Person wird in Zar verehrt." Ein anderer Text in Edsusson) nennt ihn: "Anhur, den Speerträger, Schu, Sohn Kā's, den großen Gott "in Sebennytus, den gutthätigen Sproß als Bahudti", stellt ihn also auf dieselbe Stuse mit Horus von Edsu. Anhur ist in erster Linie ein Kämpser für Osiris, an den die Inschriften vielsach ihre Rederichten. "Horus, der Kämpser, mit dem hohen Federschmuck "(von Sebennytus), der Herr der Königskrone, welcher alle deine "Feinde zu Boden schlägt"858), — "dein Batex steht neben dir zum

"Schute als Herr des Speeres und deine Mutter Smentit ver-"brennt beine Reinde" 859). - "bein Bater Schu ist neben bir zum "Schutze als Herr bes Speeres, gerüstet in deiner Stadt als Herr "der Rüstung. Er erhebt sich als Rordwind um in deine Rase "einzuziehen" 860), so und ähnlich lauten bie Osiris-Texte, welche sich auf ben Localgott von Sebennytus beziehen. In andern Inschriften wird er nicht nur in der Eigenschaft als Krieger und Windgott, sondern auch zu gleicher Zeit als Mondgott angerufen. große Horus-Tert von Ebfu 861) wendet sich mit den Worten an ihn: "du bist Horus der Kämpfer mit hohem Federschmuck, wel-"cher erscheint als Wind . . . . . . , du bist das Wehen des "Obems für alle Nasen, bas Leben für bas, was athmet, bu bist "es, welcher inmitten der Doppelgesichtigen steht an der Stelle "zwischen dem Löwenzwillingspaare (f. oben S. 424 Zeile 17 fl.), du "bift ber Mond, ein Rind welches am 2. Mondtage seinen "Blat einnimmt und zum Jüngling am 15. Mondtage wirb."

Als Schwester und Gemahlin des Gottes führt Tafnut eine ganze Auswahl besonderer Namen und Titel. Sie ist "die Göttin "Smentit, Tochter Kā's, die von ihm geliedt wird, sie schaut "ohne sich von ihm zu trennen als Wehnitz Diadem" \*862), — "Tafznut in Löwengestalt (smentit), indem sie sich des Nebti (Thphon) bemächtigt" \*863), — "Tafnut, Tochter Kā's, die von ihm "geliedt wird. Es schaut die Göttin Mehnit, indem sie seine Stirn "in Besitz genommen hat", — "Sochit von Sebennytus, die stark, "die Königin der Götter", — "die Flamme auf dem Scheitel des "Gottes Horchuti, die Göttin Snotem, welche sich auf seinem "Kopfe niedergelassen hat", — "das Feuer, welches die Feinde verzzehrt, das zauberhaste Diadem am Kopse ihres Vaters" \*864); die locale Tafnut von Sebennytus deckt sich, mit einem Worte, mit der oben besprochenen Nordgöttin Buto (S. 329) einerseits, wie mit der 'Vast-Sochit (S. 333) andererseits.





Chonfu, Chons. Der ägyptische Herakles.

186. Der Rame bes Gottes Chons, welcher nach meinen Auseinandersetzungen die ursächliche Kraft oder die Dynamis des im Frühlingsmonat aufgehenden Sonnen- und Mondlichtes und damit den eigentlichen Anfang des neuen Sonnen- und Mondjahres symbolifirte, kehrt in einer ganzen Reihe ägyptischer Personen= namen wieder, wobei die Griechen benfelben burch Chons ober bei Rusammensetzungen in verkurzter Gestalt durch Chons wiedergegeben Als Beispiele bafür bienen Namen wie die folgenden: anxfhaben. en-xons, gr. Chaponchonsis, Psinxons, gr. Psenchonsis, Tsingons, gr. Senchonfis, Petu-gons, gr. Betechonfis, rons-Thuti, gr. Chonsthouth. Bur Bezeichnung bes Fruhlingsmonates Pa-yons ober "bem bes Gottes Chons" liefern die Griechen ohne Ausnahme die Umschreibung Bachon, mit Abfall bes schließenden s, während die Ropten und Araber baffelbe in dem Monatonamen Bafchons und Befchens beibehalten. Form Chon kehrt aber auch sonst wieder und es wird ausdrücklich

bestätigt, daß der Name des altäg. Herakles also gelautet habe 665). Hiermit stimmt vortrefflich überein, daß in den griechischen Paphrußurkunden der auf der rechten Scite der Stadt Theben liegende Tempel des Chons (Pi-chons) als Herakleion und der zu ihm gehörige Weg als Dromos des Herakleion wiederholt aufgeführt wird 866).

Die Gleichstellung bes Gottes Chons mit bem griechischen Herakles berechtigt zu dem Schlusse, daß nach den Ansichten der in Aeappten lebenden Griechen der ag. Herakles in Theben als ein Sohn bes thebanischen Beus angesehen wurde, ba Chons auf ben Denkmälern an Ort und Stelle überall "Sohn bes Amon" genannt wird. Man versteht nunmehr die bei Herodot867) erhaltene Ueberlieferung, welche fich auf biefen Beus und feinen Sohn Berafles bezieht. "Herafles ift ein uralter Gott der Aegypter, so berichtet er, und wie sie selber angaben, sind von der Zeit, da von ben 8 Göttern die 12 gezeugt wurden, zu benen sie eben auch Berakles zählen, bis auf die Zeit des Königs Amasis 17,000 Jahre verflossen". Und weiter: "die Thebäer und alle, welche nach ihrem Beispiele fich ber Schafe (beim Opfern) enthalten, erzählen vom Uriprung biefes Brauches alfo. Ginstmals begehrte Heratles (b. h. Chons) durchaus ben Zeus (Amon) zu schauen, jener aber wollte sich nicht schauen lassen, bis er zulet, weil Herakles nicht abließ zu bringen, einem Wibber bas Bließ abzog, es herrichtete und fich umthat, das Haupt aber abschnitt und sich vorhielt, und sich also vor Herakles sehen ließ. Daher stellen die Aegypter bas Bild bes Reus widderköpfig vor, und von ihnen haben es die Ammonier angenommen, die von Aegyptern und Aethiopen herstammen und beren Sprache steht zwischen ben Sprachen biefer beiben Bölfer. Auch ihren Namen, glaube ich, haben die Ammonier daher genom= men; benn Amun nennen bie Aegypter ben Zeus. - Rur an einem Tage, am Feste bes Beus, tobten sie einen einzigen Bibber, häuten ihn ab und bekleiben damit in gleicher Beise das Bild bes Zeus, darauf bringen sie ein anderes Bild, das des Heratles herzu, und sobald das geschehen ist, erheben alle, die am Tempel sind, die Wehklage um den Widder, und bestatten ihn hernach in einer heiligen Lade".

187. Die Trias Amon, Mut und Chonfu, Chons gehört au den bekanntesten Götterkreisen; benn die thebanischen Denkmäler, von den Zeiten der 12. Dynaftie an, enthalten eine unerschöpfliche Külle von Darstellungen und Inschriften, welche sich mit den einzelnen Gliedern derselben beschäftigen. Wie ich es später begrün= den werde und gelegentlich bereits angedeutet habe, erscheint inner= halb der heliopolitischen Enneas Amon als die thebanische Gestalt des Gottes Horus, Sohnes des Osiris und der Isis, der sich der eigenen Mutter unter ihrem Hauptnamen Mut beigesellt und als ihr Chemann die häufige Bezeichnung eines Ramutef ober "Gatten seiner Mutter" trägt. Aus ber naturwidrigen Ghe ent= springt Chondepiechrud ober "Chond bas Rind", eine Sarpofrates=Korm, auf die ich S. 406 hingewiesen habe. Als Ryrios von Theben wird Amon zu einem Bertreter des heliopolitischen Tum-Ra ober zu einem Amon-Ra, Mut empfängt bie Bedeutung ber fosmogonischen Hathor, der Mutter und Gemahlin Ra's, und bas Rind beiber, Chons, wird zur Stufe bes Schu und feiner localen Formen, an ihrer Spite Thot, erhoben.

Der Ursprung des Namens Chons, der wie der seines Baters Baters Amon bereits in den Pyramiden Inschriften erscheint 868), lange vor dem historischen Austreten der späteren "Königin der Städte" Usit oder Apit d. i. Theben, ist offenbar von der Wurzel xns mit dem Sinne unseres deutschen "eine Gegend durchstreisen", mit besonderer Beziehung auf die Bewegung zu Wasser, abzuleiten (S. 359). Er bezeichnet den Mondgott, gleichsam den Nachtwandeler, in seiner allgemeinsten Auffassung. Der Gott wird am Tage des unsichtbaren Neumondes im Schoose seiner Himmelsmutter

Mut empfangen, am Tage bes sichtbaren Neumondes findet seine Geburt statt, zur Zeit des Bollmondes ist er ein Jüngling oder Greis und sein zunehmendes Wachsen wird unter dem Bilde eines feurigen Stieres aufgefaßt, ber vom Bollmonde an sich in einen verschnittenen Stier verwandelt (S. 360 fl.). Nach seiner Mondnatur ist Chons bem Thot und Ofiris verwandt und er führt beghalb wie biefer ben Namen Rofer-Hotep "ber Gute und anabenreiche". In einem weiteren Sinne ift Chons der Frühlingsvollmond, welcher ber Frühlingssonne gegenüberfteht. Beibe Lichter find die Augen des Gottes, benen im Frühlingsmonat Bachon eines der größten Feste im äg. Ralenderjahre gefeiert murde (S. 363). Chons als solcher erweckt die im Erdenschoofe ruhenden Reime zu einem neuen Leben, er befruchtet bas Gi im Mutterleibe und als Vertreter bes jungen zunehmenden Lichtstrahles der Sonne und des Mondes ist er der Befämpfer der dämonischen Gewalten, welche in der Finsterniß, in den winterlichen Stürmen und in allen Störungen elementarer Art als Gegner bes Lichtstrahles und ber zeugenden Mutter Natur auftreten. In seinem still leuchtenden Glanze spiegelt sich sein gutiges, Friede und Freude verbreitendes Besen ab.

Seine Darstellungen treten vor allen auf den thebanischen Denkmälern in den Vordergrund. Am häufigsten zeigt sich sein Bild in Gestalt einer menschlichen Mumie oder eines schreitenden Mannes, bisweilen sperberköpfig, wit der Neumondscheibe auf dem Haupte, wie es die Dasentexte mit möglichster Genauigkeit beschreiben (S. 407), wobei die Jugendlocke selten sehlt, um auf das wachsende Licht hinzuweisen. In seiner sperberköpfigen Horusgestalt mit der Mondscheibe auf dem Kopfe ist er "Horus, der Herr der Herzensfreude" (Por neb-aut-ab), welcher durch seinen Anblick als Mond entzückt; mit der Sonnenscheibe auf dem Scheitel 869) und zwei Federn darauf d. h. in Gestalt Month's, die Frühlingssonne im Monat Bachon unter dem bedeutungsvollen Namen Chons-Nā, "Chons,

"die Sonne" 870), oder Chons-Ra, herr von Theben, der große "Gott, welcher in (ober von) der Wahrheit lebt" 871). Das Heiligthum, in welchem er sich eines besonderen Kultus erfreute, lag auf ber rechten Seite ber Stadt (Karnak). Es ist bas oben erwähnte Beratleion, agpptisch: Bi-chons ober "bas Saus bes Chons" ober "bes thebanischen Chons-Noferhotp" 872). Als Kurios in demselben heißt der Gott "ber erfte im Allerheiligsten" 873). Als Sou fennzeichnet ben Chons-em-Ufit ober "ben thebanischen "Chons" ber Doppelname Chons-Schu in der Stadt Theben" 874) und Inschriften wie die folgenden neben dem sperbertöpfigen Gotte mit der Mondscheibe: "der thebanische Chons-Noferhotp, Do-"rus-Reb-aut-ab in Theben (Apit), Gott Schu, ber große "(uer), der Aelteste (sems) des Allherrn" (nb-tr) 875) oder "Chons= "Noferhotp-Schu, welcher ben himmel von ber Erbe icheibet und sich vom Aether (hh) bis zum Erbboden lang ausstreckt" 876) laffen über den Zusammenhang awischen beiden feinen Zweifel übrig. Er ift zugleich Schu-Thot und gerade als solcher tritt fein Wesen als lunarer Gott und als aq. Hermes in den Vordergrund aller Darftellungen und Inschriften, wobei seine Begleiterinnen, die Gottinnen Nohemauit und Mat877) und seine heiligen Thiere, ber Sundefopfaffe und der Ibis 878), die Auffassung bes Chons als thebanischer Thot durchaus unterstüßen. Unzählige Male nennen ihn die Inschriften "Chons-Thot, den Herrn von Theben" ober "Chons-Thot in Theben (Apit)"879) und schreiben ihm die Titel und Eigenschaften des hermopolitischen Urbildes zu." "Was sein "Herz wünscht, das tritt aus seinen Lippen hervor, es geschieht was "er fagt und es gewinnt Geftalt, mas er befiehlt. Er ift Anfang "ber Wiffenschaften, Träger ber Erkenntniß, Deffner der Räthsel "(?), Wölber bes himmels, Aufsteller bes Erbbobens, Gründer ber "Länder, Stifter der Bezirke, Herrichter der Städte, Urheber der "Nomen (?), Ausstatter der Erbe mit der Feldfrucht, Schöpfer alles "bessen, was da ist, aus dem Gi, ohne deffen Buthun nichts sein "würde, Schreiber der Zeit, Zähler der Jahre, bei welchem sich die "Rechnung der Ernte (Rannt) vollzieht, deren Erzeugnisse er jedem "Orte spendet und der das Leben dem fristet, der von ihm geliebt "wird" 880). Die Schreibtasel, das Tintensaß und der Paphrus sind seine vorzüglichsten Werkzeuge und gehören zu den ihm geweihten königlichen Geschenken 881).

Wie in seinem Hauptheiligthum in Theben, so besaß Chons-Thot auch in der Umgebung der alten Reichsstadt besondere Kultusstätten, unter denen nach den erhaltenen inschriftlichen Zeugnissen Basemis und Hermonthis die bekanntesten sind 882).

Auf der merkwürdigen Stele von der beseffenen Prinzeffin des Fremdlandes Bachtan, welche in dem Tempel des Chons in Theben in der Nähe des heutigen Dorfes Karnak entdeckt wurde und ben späteren Zeiten ber pharaonischen Geschichte angehört, werden zwei Chons wie von einander getrennte Gottheiten erwähnt, der eine Chons-Roferhoty, ber zweite ein Chons mit bem Bufat: Bi-ari-fechru "ber Ausführer bes Beschloffenen", gleichsam ein Executivbeamter des zuerst genannten 883). Die Existenz auch dieser Form des Gottes ist unzweifelhaft, da fie durch eine Inschrift aus der Zeit Königs Tahraka's bestätigt wird 884). Zu den thebanischen Gottheiten, deren Tempel, Bilber und Barken der König wiederherstellen und verschönern ließ, gehören mehrere Chons-Formen, zunächst Chonsepischrud ober "bas Rind Chons", darauf "ber thebanische Chons-Noferhotp, und "Chons, der "Träger bes Diabems ber beiben Götter", nach ihnen "Chons, "ber Ausführer bes Beschlossenen" und dieser sich anreihend: "Chons, ber Babler ber Beit (hsb-ha) und "Chons in "Basemis".

Bum Schluß sei angeführt, daß die hervorragende Gestalt bes thebanischen Chons-Noferhotp nach der Titelfolge: "Herr der "Wahrheit, Gold-Horus, Oberlandeshauptmann, Herzensfreude "(au-ab) für alle Götter" 885) als ein Beamter am Hofftaat des Rā (j. S. 434) auftritt, dessen Würde an die entsprechend lautende der irdischen Kronprinzen erinnert.

188. Auch die unterag. Stadt Diospolis, Bi-Amun ober Sam=Bahubit, die Metropolis des 17. Nomos, hatte ihren "Chons, herrn von Sambahubit", ber als fperbertöpfige Mumie mit zwei Schlangen in den Händen bilblich bargrftellt wird 886). In Oberägppten find es außer Theben und hermonthis die Ruinen ber Tempel von Ombos und Ebfu, welche bes Gottes Chons genauer gebenken und seinen häufigen Darstellungen erklärende Inschriften beigefügt haben. Der Kyrios des Tempels von Ombos, Sebef-Ra, in der Reihe der Gottheiten der großen Enneas eine Localform des Gottes Deb, wie feine Gemahlin Sakit (Hagit) eine Localform ber Göttin Nut, erscheint als ber Bater eines "Chons-hor=neb-aut-ab, herrn von Ombos" oder "in Ombos", in sperbertöpfiger Gestalt mit der Mondsichel auf dem Saupte, der von dem thebanischen Bruder sich durchaus nicht unterscheidet. symbolisirt das Frühlingslicht als Sonne und Mond und steht auf gleicher Stufe mit Schu-Thot. Er heißt: "Chons-Sorenebeaus "ab, ber große Gott in Ombos, ber herrliche (sps) Gott, ber Herr "der Wahrheit, in welcher er lebt, dessen Herz durch die Wahrheit "befriedigt wird, ber Mond, welcher jeden Monat eröffnet"887), ober: "Chons in Ombos, ber Fürst ber Wahrheit, ber Berr alles "Guten, die Nahrung der (Himmels) Ruh, der vom Anschauen "ihres Angesichtes lebt und an ihr auf- und untergeht" 888), — ber "herrliche Gott, ber Herr der Sprache, ber Mond", - "ber schöne "Jüngling bes Anfangs einer Jahreszeit, ber Mond, welcher als "Lebensauge aufgeht", - "ber Herr ber Rahrungsfülle, reich an "herrlichen Gaben, ber große Gott, Berr von Ombos", - "ber ab-"wehrt die typhonischen Dämonen von dieser Stadt, damit fie nicht "in das Land tommen" 889). Die ihm an letter Stelle zugeschriebene Eigenschaft erinnert an den thebanischen Chons mit dem Bei-

1

namen Pi-ari-sechru (s. oben), welcher auf der Bachtan-Stele als "Abwehrer der Dämonen" auftritt 890).

Im Tempel von Ebfu (Apollinopolis) besaß Chons in seiner Auffassung als Mondgott Thot unter ber Bezeichnung "Chons von der Stadt Apollinopolis" eine neue Rultusftätte. Als Mond hieß er "ber große und herrliche in seinem Schiffe, die Welt durch "seine Strahlen erleuchtend", - "ber große, der zweite nach ber "Sonnenscheibe am Himmel", — "bas Rind am Tage bes sichtbaren "Neumondes, ein ehrwürdiger Greis am 15. Tage, der am himmel "leuchtende Strahl, der Stellvertreter des Sonnenglanzes, der die "Nacht erhellt als eine zweite Sonne", — "in bessen Geftalt Schu "und in dessen Form Thot sich zeigen", — "bessen Wesen ver-"borgen und beffen Geftalt die schönste unter den Gottheiten ist", — "bessen heiliger Leib in der Fußkammer (Name des ihm ge-"weihten Tempelraumes) ruht", und wie ähnlich die auf seine Darstellungen bezüglichen Inschriften lauten. In seiner Umgebung befinden sich die Göttinnen, welche dem hermopolitischen Thot nahe Ifis von Edfu vertritt die Stelle ber Nohem auit und Nephthys wird mit aller Deutlichkeit als "Nephthys-Safchit-"abu von Apollinopolis" aufgeführt. Die Göttinnen Mat und Mehit-Tafnut (S. 492) fehlen gleichfalls nicht und die Löwingöttin Mentit (l. Smentit, ebenbort) erscheint als "bie hüterin "bes herrlichen göttlichen Leibes in der Fußkammer". Auch die heiligen Affen des Thot zeigen sich gegenwärtig. Sie rufen der Reihe nach ben Gott mit den Worten an: "bu gehft für uns auf "als Kind am Tage des sichtbaren Neumondes, du strahlst uns "als ehrwürdiger Greis am 15. Mondtage, bu schaust beinen Bater "(b. h. die Frühlingssonne) am Feste ber Berbrüderung ber Stiere (f. oben S. 363).

Chons-Thot von Apollinopolis, "der zweite nach Rā, die "Göttin Hathor als dritte", "der Herr und Schreiber der Wahr"heit" ift wie sein Urbild Chons-Thot von Hermopolis und seine

localen Nebenformen in Ombos und Theben ein Frieden und Segen spendender Gott, der die dämonischen Mächte von den Tempeln Aegyptens und von dem Lande und seinen Bewohnern sern hält. In diesem Sinne wird er in Shu in hymnenartigen Anrusungen gepriesen und seine Bermittlung ersleht um dem irdischen Kā, dem regierenden Pharao, beizustehen, wie es seine Rolle dem himmlischen gegenüber erheischt <sup>891</sup>).

In einer Darstellung zu Gbfu (LD. IV, 41, a) befindet sich hinter dem sperberköpfigen Gotte Chonsu mit der Mondsichel auf bem Scheitel, eine Böttin, die als Gemahlin ober Mutter beffelben ihre besondere Bedeutung haben muß. Der Gott heißt: "Chonsuahi (S. 376) in Apollinopolis, der Mond, welcher die Welt erleuchtet, der wachsende Mond (a), der zweite nach der Sonnenscheibe u. s. w." Die Göttin, löwenköpfig mit ber Krone auf bem Saupte: "bie Göttin Sebgit, die Große, eine "Fürstin ihrer Gestalt nach, welche die Dunkelheit in ber Nacht "erhellt, ein tiefes Beheimniß, bas an ber Stätte Bat-Sebgit (b. "i. Fußtammer, Name eines Tempelraumes in Cofu) verborgen ist". Trop ber Zweifel über die Entstehung ihrer Bezeichnung als "Fuß" (sbgt) ift ihre Rolle als Mutter ober Gattin des Chonsu vorgezeichnet. Sie scheint ben vom Mondlicht erleuchteten Beltenraum zu symbolisiren. Derselbe Rame Sebgit ober Sebkit kehrt unter ben verschiedenen Benennungen ber Mondscheibe wieder, welche mit ben einzelnen Tagen seiner Zunahme in Verbindung stehen. In drei Listen (Thes. S. 41) wird dem Mondauge am 9. oder 10. Tage feines Laufes, vom Reumond an gerechnet, ber Ramen Sebgit zuertheilt.



Chnum-Chnubig. Der latopolitifche Schu-Sos.

189. In den Tempeln der Stadt Latapolis (Anit und Senit oder Land von Senit d. h. des Fisches Latus in den ägyptischen Texten genannt, d. heut. Esne) und der benachbarten Ortschaften wie Pichnum, Smun, Sochit u. a. fand der widderköpfige Chnum Hauptstätten seines Kultus in seiner oberäg. Auffassung als localer Schu (S. 292) mit allen Eigenschaften, welche von der Person und dem Wesen desselben unzertrennlich waren. Denn er ist wie dieser der Aether, welcher den Himmel trägt, die Luft als Wind und Odem, der leuchtende Sonnen= und Mondstrahl, die Ursache, welche den Nil aus seiner Quelle lockt und dem Samen die befruchtende Kraft verleiht. Zugleich ist er es, welcher den Himmel "auf seine "vier Stützen gelegt hat" und dem zu Ehren das Fest des "Aufshängens des Himmels" alljährlich seierlich begangen wurde (SS. 163, 209, 223). In seiner Schu-Form ist Heliopolis sein Heismathsland und die Stätte von Hatbenben daselbst der Ort, wos

selbst ihn sein Bater (Tum-Ra) "ausgeworfen" (ass) hatte (S. 291). Als Ryrios des Götterfreises von Latopolis übernimmt er unter ber Bezeichnung Chnum-Ra die Stelle und die Gigenschaften Tum's und erscheint als die weltschöpferische Kraft, welche in Rusammenhang mit bem Inhalt seines Namens Chnum (S. 201) bas erste Ei geformt, die Glieder der Welt gebildet, alles was da ist geschaffen und allem Lebenden den Odem gespendet hat (S. 168). Er ist als solcher identisch mit dem Nun oder Nu, dem Urvater vom erften Anfang an (f. SS. 109, 194). Bas sein nordäg. Ge= genbild, ber memphitische Btah, ber "Bildner" ober "Rünftler", nach ben Vorstellungen ber Aegypter seinem Wesen nach umfaßte, bas war Chnum für die Bewohner von Latopolis und der Thebaïs im südlichen Lande. Beibe geben in einander auf und man wird es erflärlich finden wenn "Chnum-Ra, ber Berr bes Ortes Cochit, "Gott Schu" 892) als Propator Run geradezu "Chnum-Ra, ber "Herr von Latopolis, Ptah-Tanon, der Bater der Götter" betitelt wird 893) und die Gemahlinnen beider in ähnlicher Weise zu= sammengestellt werden wie 3. B. in der nachfolgenden Inschrift: "Menhit, die große, bie Berrin von Latopolis, die Göttin Sochit, "bie Hehre, von Ptah geliebte, ber weibliche Geier (Seta) als "Geierdiadem auf dem Haupte aller Götter" 894). Das vorher erwähnte Fest bes Frühlingsanfangs "bas Fest bes Aufhängens bes "Himmels", am 1. Phamenoth, ift in gleicher Weise ein Keft bes Ptah wie bes Chnum 895) und feine Feier in Sais eine Erinnerung an die Weltmutter Nit, welcher in Latopolis neben ihrem Sohne und Gatten Chnum-Ra eine fo hervorragende Rolle beschieden war, wobei fie fich als Tafnut, die Schwester bes Gottes Sou-Chnum-Ptah, als tosmische Göttin im Rreise ber Enneas darstellte (f. S. 348 fl.).

Die Tempelwände eines noch erhaltenen Heiligthumes mitten in der heutigen Stadt Esne sind mit zahlreichen Abbildungen des rwidderköpfigen Gottes bedeckt und die Inschriften an Ort und Stelle

hören nicht auf den Kyrios Chnum-Ra oder Chnum-Schu in ben erhabensten Ausdrucken zu schildern und zu preisen. Er ist "ber himmelsträger welcher bas himmelsgewölbe mit feinen ban-"ben aufgerichtet hat", - "auf bessen Haupte ber himmel ruht und "beffen Fuße die Erbe trägt", "ber den himmel gemacht und bas, "was in ihm ift" 896), - "ber Schöpfer ber Wefen, ber erfte Neuner, "welcher die Enneas geschaffen hat, der Bildner aller Menschen auf "seiner Töpferscheibe, ber eine Gott, ber Ursprung des Aethers, "ber Baumeister am Anfang", — "ber Bilbner ber Sterne, ber "Schöpfer der Götter, sein eigener Ursprung, der ungeborene, deffen "Wesen niemand erkennt, dem niemand vorangeht. Das ist ber "Bater, der ihren Leib entstehen ließ. Er hat die Götter gebaut "und die Göttinnen gemodelt, er hat erschaffen Mann und Beib, "die Bögel, die Fische, das Wild, dee Hausthiere und das Gewürm "gleichwie er ihr Bater ift. Er schuf sie am Anfang und sie gingen "in ihrer Gesammtheit aus ihm hervor, benn er ist die Enneas, die "das UU erschaffen und was da ist, erzeugt hat. Er hing den Him= "mel auf und gründete die Erbe, er machte das Wasser und schuf "die große Wasserfülle (die Ruh Mehituerit), aus welcher alles, "was entstanden ist, gemacht ward. Heil dir im Frieden! du König "ber Sterne bes himmels, ber bu Gins bift mit bem himmelsge-"wölbe" 897). In einer andern Inschrift von Esne, welche eine Reihe von Anrufungen in sich schließt, wird derselbe latopolitische Chnum gepriesen als "ber, beffen Werte die eines nach bem Leben "modellirenden Bildhauers sind, der barmherzig ift gegen den, der "ohne ihn finten wurde, der Urfach ift zur Bildung beffen, mas ge-"boren worden ist, der Gebieter des Schicksals des Säuglings in "ber Wiege, ber Gott Tanon (bie memphitische Form Chnums), "in dessen Hand vier Ebenbilber (ka, s. S. 420, nämlich Ra, "Schu, Deb und Osiris, f. S. 304) ruhen, Gott Chnum, ber "die sieben himmlischen Baumeister entstehen ließ, der Schöpfer der "Rünftler, der Bildner ber Bildner, der auf beiden Seiten im Gud"und Nordlande weilt, die Säule des Windes, welche unter dem "Himmel und über die Erde dahinfährt, der Urheber der den Himmel "tragenden Kraft in seiner Gestalt als Aether, mit dessen Werken "die Erde geschmückt ist, der Oberste der Widder der uranfänglichen "Kräfte der Enneas, welchem alle, die aus seiner Töpserscheibe her"vorgegangen sind, ihre Huldigungen darbringen und der seine "Kinder erschaffen hat um sein schönes Angesicht zu preisen, der "gutthätige Sculptor der ganzen Welt, der Vorsteher des Windes "der Erhalter (oder Träger) derer, welche im Urwasser (nun) "weilten, der Former und Sculptor des Lichtgottes Kā aus dem "Feuchten, der Former, Werkmann und Aussteller des Gottes Atum "[...] Erde, der Wärter, welcher seine Kinder liebt, dessen Schwe"ster mit ihm in Latopolis weilt" 898).

In hunderten ähnlicher Beispiele kehren die gleichen Borftellungen wieder, welche bas Wefen Chnum's umfaffend zu schilbern bestimmt waren, wobei es vorzüglich zwei Anschauungen sind, in welchen sich die Gedanken der Berfasser ber Inschriften bewegen: die Bedeutung des Gottes als Aether, Luft, welche den himme: trägt (Gott Schu), und seine tosmogonische Rolle als Nun-Tum-Ra, wobei seine urschöpferische Thätigkeit unter dem Bilde eines Baumeisters und Sculptors (ynum) ber Belten in den Borbergrund tritt. Seine Anrufung unter dem Namen Tanon in dem zulett in der Uebertragung vorgelegten Texte ftellt ihn aufs neue bem memphitischen Btah, bem "Rünstler" in ber Metallgießerei und Schmiedefunft, gleich. Dem eben aufgeführten Beispiele ausführlicheren Inhaltes, welches ben Zusammenhang zwischen ben beiben Gottheiten bezeugt, füge ich ein anderes nicht weniger beredtes hinzu: "Chnum-Ra, der Kprios von Latopolis, Atah-"Tanon, welcher im füdlichen Theile bes Landes weilt, schönge-"sichtig und süßlieb, mit hohem Federpaar geschmückt, — welcher ben "Himmel aufhing zu seiner Tempelwohnung, welcher bie Erbe grun-"dete, die seine Gestalt trägt, und der Tiefe ihre Tiefe gab" 899). Brugich, Mythologie.

Die Schlußwendung findet sich in einer ähnlichen Form in einer Frieß-Inschrift am Tempel von Esne wieder. Indem Chnum mit Tanon darin verglichen wird, mit dem Zusat: "der den Himmel "aufhängt", an welchem das Sonnenkind "am 1. Tage des Monats "Phamnoth hervortritt", heißt es gegen den Schluß hin: "er erhob "den Himmel als eine Wohnungshalle für seine Seele und er legte "die Tiefe, um seinen Leib zu verbergen, dieser herrliche Gott Chnum"Ra, der Herr des Landes Latopolis, der große Gott, der Herr "der Stadt Sochit" 900). Auch von der apollinopolitischen Localzgestalt des Gottes Schu, vom Gotte Horbahudti, wird dasselbe ausgesagt, denn "sich von den Göttern trennend, hing er den Himmel "auf zur Wohnungshalle für seine Seele und er legte die Tiefe um "seinen Leib zu verbergen" 901).

190. In seiner Auffassung als latopolitischer Schu ift Chnum von einer Göttin begleitet, die fich mit aller Deutlichkeit als eine Localgestalt der Schwester Tafnut des Gottes Schu entpuppt. Sie erscheint wie diese als eine löwenköpfige Göttin, auf deren Scheitel die Sonnenscheibe ruht, ober in der gewöhnlichen Gestalt Als Tafnut führt sie meistens ben Localnamen einer Hathor. Menhit, als Hathor dagegen die Bezeichnung Nebuut oder Nebuu 902). Dem Menhit-Namen geht ein zweiter zur Seite, ber fie mit ber memphitischen Sochit identificirt, mabrend ber Rebuu die Gefährtin des Gottes Schu-Thot, die Göttin Mat, gegenüber gestellt wird. Sie ift: "Nebuut, die Berrin von Sochit, "die Göttin Dat, die Große an der Seite des Gottes Chnum" und "Nebuu, die Herrin von Latopolis, die Große und Gut-"thätige des Tempels des Chnum, die große im Himmel, die starke "auf Erben, die Regentin für das Kreisen der Sonnenscheibe, "die Herrin des Südens" 903). Dem Hegemon ber Enneas von Latopolis gegenüber steigen Menhit und Nebuu zu dem Range einer Nunit-Reith (f. S. 113 fl.) empor. Wie Ptah so er= scheint Chnum-Schu nicht mehr als Sohn bes Ra, sonbern als

Bater desselben, Tafnut-Menhit Sochit-Nebuut verwandeln sich in eine Neith, von der eine Inschrift in Esne bemerkt, sie sei: "Neit, die Große der Großen, die Herrin von Latopolis, NeiTH "(sic)-Wenhit, die Herrin von Chont-ta (Elephantine), welche ihrem Sohne Schu das Leben schenkte" 904). In Bezug auf sie und ihr Kind verweise ich auf S. 347 fl. dieses Werkes.



Ptah-Phtah von Memphis. Der ägyptische Hephaistos.

191. Ueber die wurzelhafte Bedeutung des Namens Btah habe ich oben S. 36 bereits die erforderliche Aufflärung gegeben. banach "ber Bildner, Künftler" und zwar, wie die Inschriften es klar durchblicken lassen, auf dem Gebiete der Bearbeitung der Metalle in festem und fluffigen Buftande vom Gifen an bis zum Golbe bin. Er ift als solcher "ber Berr ber Rünstler, ber bie Rünstler hervor-"gerufen hat, ber Borfteher bes Erzguffes" 805), welcher bas eiferne Bewölbe bes himmels geschmiedet und ben goldenen geflügelten Sonnenkäfer gegoffen hat (SS. 223, 221), beffen Oberpriefter in Memphis den Namen des "Vorstehers der Künftler" führte und beffen hauptheiligthum in seiner Stadt Memphis den Namen ber "Goldschmiede" trug 906). Seine Gleichstellung mit bem Gotte Schu und beffen Localformen ift burch eine Reihe von Zeugniffen unzweifelhaft (j. S. 438) erwiesen bis zu bem Namen seiner Hauptfultusftätte Memphis als "Residenz des Schu" hin (S. 438). Als Schu ift er es, welcher ben himmel aufgehängt hat und beffen Kraft ben himmel trägt (S. 277 fl.). Nach dieser Seite entspricht seine Auffassung in Memphis und in Unterägppten ber bes Gottes Chnum-Schu in Latopolis und in Oberägppten. Wie Thot-Schu ift er andererseits "ber Herr ber Bahrheit, welcher "thut was wahr ist" und "bie Wahrheit in der Welt aufrichtet" 907) und wie Schu-Thot ift er es, welcher mit ber Zeit und ber Zeit= vermesjung zu thun hat, die in einem seiner gewöhnlichsten Titel "Btah-Tanon, Berr ber breißigjährigen Beriode" (bb-st) ihren beredten Ausdruck findet 908) und an den orientalischen sahib geran, "Herrn der dreifigjährigen Beriode" erinnert, welchen die verfischen Könige nach vollendeter 30 jähriger Regierung anzunehmen pflegen. Unter ben Titulaturen bes jur Zeit herrschenden Schah Raffireddin gehört auch die erwähnte eines Sabib-geran. Die Bottin Sathor von Tentpra einem Könige Die Worte guruft: "ich schenke bir bie Sahre bes Gottes Schu" in Memphis und bie "breißigjährige Beriode des Gottes Tanon bis in Ewigkeit bin" 909), so liegt die enge Beziehung zwischen Schu und Rtah auf ber Sand. Auch in Cbfu verleiht ber alte Landesgott Schu-Horbahudti "die gahlreichen (uer) breifigjährigen Berioden des Gottes Tanon" dem regierenden König 910) und Tanon selber tritt in der nicht seltenen Formel "vom Tanon an bis in die vollendete Ewigkeit "bin" 911) wie eine Umschreibung für ben Anfang ber Belt und ber Zeitrechnung bin. Wir wiffen, daß nach ben memphitischen Rönigslisten die erste Götterdynastie durch die Herrschaft Ptah's eingeleitet wurde (f. S. 417). Die Zahlen von 30,000 und 9000 Jahren, welche ihm nach einigen Auszügen bes manethonischen Geschichtswerkes zugeschrieben werden, erscheinen wie Bielfache ber 30 jährigen Beriobe bes Gottes Btah-Tanon.

Der Name Ta-Tunon oder Ta-tanon oder Tanon ist ein dem Gotte Ptah ausschließlich eigenthümlicher und kehrt in Tausenden von Beispielen wieder, um den memphitischen Kyrios seiner kosmogonischen Bedeutung nach auszuzeichnen.

In einem Symnus auf Btah, thebanischen Ursprungs und mit

hieratischen Schriftzugen in einer Papyrusrolle nach bem Dictat niedergelegt 912), findet sich eine merkwürdige Erklärung des Namens Ta-Tunon, ber feiner alteren Schreibung nach in "bie Erbe" (ta). Tunon zu zerlegen ware, während die jungere, in der griech. 11m= ichreibung Tanon 913) enthalten, einfach Tunon ober Tanon mit Weglassung des Erdzeichens (ta) lautete. In bem angeführten Hmnus, den ich auszüglich weiter unten mittheilen werbe, findet fich (Reile 25 fl.) eine dunkle auf den Gott bezügliche Stelle, Die in möglichst wortlicher Uebersetzung folgendermaßen lautet: "gegeben "ift ein Bild dir auf der Erde (ta) in ihrer Unbeweglichfeit (non, "fopt. ebenso) 914). Sie hat sich für baffelbe zusammengefügt (8aq), "indem du in beiner Form Ta-tunon und in beiner Geftalt als "Bereiniger ber beiben Beltzonen (tmt-tau, bes Gubens "und des Nordens) erscheinst, welche dein Mund (d. h. bein Wort) "erzeugt und beine Banbe geschaffen haben". Welche Berichtigung man auch immer meiner Auffassung und Uebertragung angebeihen lassen wollte, so steht als unumstößlich fest, daß es sich nach dieser Wortsvielerei (ober vielleicht ift es mehr als nur eine solche) bei dem Tanon-Namen um die unbeweglich ruhende Erde hanbelt. In berfelben Papprusrolle, ber ich das Beispiel entlehnt habe, wird das vieldeutige Berb hotp, das auch sonst für die Erflärung ber Namensbildung Ptah verwerthet wird (f. S. 36, im Sinne ber Rube, im beutlichen Gegensat zum Bachen (rs), auf ben Gott angewendet. An mehreren Stellen findet fich nämlich die eingestreute Formel: "man erwacht und man ruft, du wachst "als Ruhender" ober "in der Ruhe" (m hotp). In anderen Texten jungeren Ursprungs wird ber Rame Tanon auf einen Stamm denu, den, ten gurudgeführt, beffen Bedeutung "fich vervielfältigen" (von der Burgel in "in Stude gertheilen") ausgeht. Bon bem Gotte wird ausgejagt: "Kommend als Giner (uā) vervielfäl-"tigt er sich (dn-f-su) zu Millionen" 915). In wie fern diese Erflärungen acht ag. Ursprunges mit bem Wesen bes Gottes in Busammenhang stehen, wird der Lefer aus den unten vorgelegten Uebertragungen des Hymnus auf Ptah leicht herausfühlen.

Ich habe oben S. 438 angebeutet, wie in einer Inschrift von Edsu ein Gott Tath ober Tauth auftritt, welcher sich als Bater ober Urthpus des Gottes Schu und seiner Localformen Ptah, Chnum, Thot und anderer zu erkennen giebt. Bei dieser Beranslassung wird auch der Ptah-Name ethmologisch behandelt. "Tauth, "so heißt es an einer Stelle, er gab dir die Kraft (phuti), welche "den Himmel hält, in seinem Namen als Ptah", an einer anderen: "du ruhst (hotp) auf ihm in seinem Namen als Ptah" an einer anderen: "du ruhst (hotp) auf ihm in seinem Namen als Ptah" <sup>916</sup>). Ansdere Inschriften verwerthen die Zeichen des Himmels (pit), der Erde (ta) und des Aethers (hh) zur akrophonischen Schreibung des Ptah-Wortes, als habe man dadurch auf den Gott des Weltsalls hindeuten wollen <sup>917</sup>).

Ein Verzeichniß der verschiedenen Namen und Dertlichseiten unter und in welchem Ptah, seine "Geliebte" Hathor-Sochit und deren Kind Noser-Tum — Hor-Hefen verehrt wurden, sindet sich vereinzelt auf den Denkmälern vor. Im Tempel des memphitischen Ptah in Theben hatte die Trias eine besondere Kultusstätte unter allen ihr zukommenden Namen, an deren Spize der kosmogonische "Ptah, der volle Run" (das Chaos) stand. In ihrer entsprechenden kosmogonischen Auffassung heißt Sochit: "Hasthor, die Herrin von Nehetzris", — "die Kuh" und "die Ruh Wehetuerit", also gerade wie Neit, die Weltmutter Hathor des Westens § 18).

In den Darstellungen erscheint er gewöhnlich als ein schreistender gelbgesichtiger Gott, auf dessen Scheitel über den Bockshörsnern die beiden Federn auf der Sonnenscheibe ruhen, das Haupt von einer Kappe bedeckt oder in mumienhafter Gestalt mit der äg. Kappe als: "Ptah seiner Südmauer" (d. h. Quartier des Ptahstempels in Memphis), "Ptah, Bater der Götter", "Ptah Tanon, "Bater der Götter", "Ptah-Tanon, der mit dem hohen Federns

"paar geschmückt ist und die Hörner aufgesteckt hat" 919). Auch der beschriebene Kopfschmuck mit den Federn hieß Tanu und tritt häusig in den Inschriften als Vertreter des oben besprochenen Wortes duu, tnu. tn ein.

192. Als Kyrios ober Kyriotatos, als "einziger Herr von Mem-"phis" 920) übernimmt er die Rolle des Nun oder Nu und wird zu einem uranfänglichen Weltschöpfer, in welcher Eigenschaft er ben nicht seltenen Namen Ar-ta ober "Macher ber Welt" führt (f. S. 111). Als folcher ift er "ber Aelteste ber Enneas", "ber Bater "ber Anfänge, der Schöpfer des Gies, der Schöpfer der Welt" u. f. w., ferner ber Bater bes Ha, und zugleich nach memphitischer Auffassung, ber erste König ber Götterbynastie (S. 417) ober wie er gewöhnlich betitelt ist: "ber König bes Doppellandes" oder "ber Belt". In dem großen Nomentexte von Edfu beißt er in seiner tosmogonischen Bedeutung: "Gott Tanon, der Aelteste der Enneas, "ber Bater ber Götter" — "ber volle Run, welcher am Anfang "war, der Macher der Welt, der Aufrichter dessen was da ist" 921). Andere Texte 922) nennen ihn: "Btah, den großen Nil", oder "ben "vollen (uer) Ril" b. h. bas Chaos, ober Btah-Run, ben Bater "ber Bötter", ober "Btah, ben vollen Mun, ben Bater ber Götter". In seinem Seiligthume in Theben heifit der memphitische Btah, "Berr von Theben, der große Gott von Anbeginn an", "ber Berr "ber Wahrheit, der König des Doppellandes, der schöngesichtige, der "erfte in seinem Allerheiligften", "ber Schöpfer seiner Gestalt, ber "Bildner seines Leibes (b. h. des Kosmos), welcher die Bahrheit "über die Welt hin aufgestellt hat" 923). In einem der vollstandigsten Berzeichnisse seiner Namen und Titel aus der Zeit der 19. Dynastie 924) wird der Gott von Memphis als "der herrliche Gott, "Ptah, der Große, von seiner Südmauer, der Berr der (memphi-"tischen Rekropolis) Anchtau, Gott Tatunon, Bater ber Götter, "mit bem hohen Febernpaar geschmudt, mit aufgesteckten Sornern, "schöngesichtiger, ber erfte in seinem Allerheiligften" mit ben Worten gepriesen: "Beil dir! der du groß, der du alt bist, Gott Tatunon, "Bater ber Götter, bu Gott, groß von Anbeginn an, Modeler ber "Menschen, Bilbner ber Götter, Anfang ber Entstehung als erfter "Neuner, Ursprung für alles was nach ihm hervorgetreten ift, Ma-"cher bes himmels als Schöpfer nach feinem Willen, ihn aufhan-"gend als Stützer des Luftraumes (sut f. S. 426), Gründer der "Erbe als eigener Arbeiter, umgebend sie mit bem Dzean und bem "großen Meere, Macher der Tiefe, der die Leichen zur Ruhe bettet "(ober troftet) und veranlaßt, daß die Sonne fomme, um ihnen "Heil zu spenden als Regent ber immer mährenden Reit und als "Berr ber Ewigkeit. Du Berr bes Lebens, welcher bie Reble öffnet "und die Lüfte den Nasen aller spendet, der ben Menschen durch "seine Gaben das Leben erhält, von dem die Dauer des Daseins, "das Schickfal und ber Reichthum ausgeht, (benn) man lebt von "dem, was aus seinem Munde hervortritt. Friedensstifter für alle "Götter in seiner Gestalt als voller Run (Rilstrom), Herr ber "immerwährenden Zeit, bei welchem die Ewigkeit liegt, Lebensluft "für die Menschen und Führer des Königs nach seinem Thronstuhl "in feinem Namen als König bes Doppellandes."

In diesem hochwichtigen Texte ist ziemlich alles erschöpft, was die Denkmäler uns vereinzelt über das Wesen des Gottes Ptah lehren und wir haben Gelegenheit auß neue die Doppelnatur des Gottes kennen zu lernen, in welchem sich Schu und der kosmogo-nische Propator Nun, in Memphis als Ptah, in Hermopolis als Thot, in Theben als Amon-uer oder "älterer Amon" (s. S. 383), in Latopolis als Chnum, in Ombos als Horner u. s. w. gedacht, in letter Stelle verbergen. Die Gottheiten der Ogdoas sind "die "Kinder des Tanon, welche er erzeugt hat um die Welt herzurichten, "in Theben zu schaffen, in Memphis zu bilden, und nach deren Entzstehung alles ward, was da geworden ist" (s. S. 147 fl.).

Der thebanische Paphrus, einen Hymnus auf Ptah enthalstend, von dem ich oben gesprochen habe, erganzt die verschiedenen

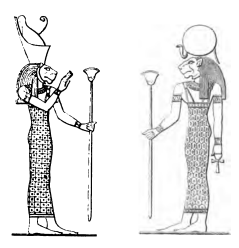
Auffaffungen des memphitischen Apriotatos in der glücklichsten Weise. Ich gebe einen Auszug alles bessen baraus, mas zu kennen wünschenswerth erscheint. Danach heißt es von dem Gotte: "der "sich selbst erzeugte, als noch nichts war, — alles was ba geworden "ift in der Welt, wurde nach dem Ermessen seines Willens. Es wurde -feine Geftalt nach bem Beispiele eines Erzbildners, eines herrn "ber Erzeugung, welcher schuf, was da ift". Er wird angerufen mit: "Beil bir! Ptah-Tatunon, du großer Gott, beffen Geftalt "verborgen ift, Bater ber Bater aller Götter, — Sonnenscheibe bes "Simmels, - erleuchtend die Welt burch ihre Strahlen, - Gott "Chnum, Bildner ber Götter, Erzeuger aller Menschen, Erhalter "ihres Lebens. — Großes Baffer (nun uer), Schöpfer ber Spen-"ben (zur Nahrung), [Urheber] ber Pflanzenwelt, — welcher bas "schwarze und das grüne Meer zum Durchbruch brachte, Gründer "ber Gbenen, der Gebirge und der Bölfer, ihnen Gedeihen schenkend "burch bas Waffer, welches vom himmel fommt, — Schöpfer ber "Winde, Deffner ber Luftröhre durch den Obem, der saus seiner "Nase] hervortritt, — an welchem die Zeit und die Ewigkeit vor-"übergeht, herr ber Baben und Spenden ber Nahrungsfülle an "ben, welcher von ihm geliebt wird, Erhörer, wenn bie Menschen "ihm flagen, vor dem die Herren gittern und welchen alle Länder "fürchten. Pharao kommt zu dir, er kommt zu dir, dem Gotte von "vielfältiger Geftalt (tn-aru). Beil bir! Abbild (reft) beiner Reuner, "welche du geschaffen haft, nach dem du warst zu einem heiligen "Leibe: welcher seinen Leib selber baute, als Himmel und Erbe (noch) "nicht waren und das Waffer (noch) nicht hervorgetreten war. Du "richtetest die Welt ber, indem du dein Fleisch zusammenfügtest und "beine Glieder ordnetest. Du fandest bich wieder als ben Einzigen, "ber seine Stätte schuf, du, ber du die Länder bilbeteft. Reinen "Bater haft du, ber bich in beiner Geftalt' erzeugt, feine Mutter, "die dich geboren hatte. Du bautest bich selber. Gegeben ift ein "Bild dir auf der Erde in ihrer Unbeweglichkeit, sie hat sich für

"daffelbe zusammengefügt, indem du in deiner Form Ta-tunon "in und beiner Geftalt als Bereiniger ber beiben Weltzonen erscheinst, "welche bein Wort erzeugt und beine Hände geschaffen haben. — Du "umgabst sie mit bem Dzeane. Deine Hande schufen bas Ebenbilb "beiner Bollfommenheit und beinen greisen Sohn (Ra) in feinen "Formen. Du haft die Finfterniß und die Nebel zerftreut durch "die Strahlen seines Augenpaares. Du haft ben himmel boch ge-"macht, weit, weit, hoch, hoch. — Er (Ra) erhebt sich über beinem "Haupte und er geht unter bei beinen Banben. Du führft ihn auf "ben verborgenen Stragen und seine Barten freisen über ben Bolfen "unter bem Winde, ber aus beiner Nase hervortritt. Deine Fuße "stehen auf ber Erbe und bein Saupt berührt ben Simmel in beinen "Formen als der, welcher in der unteren Hemisphäre weilt. "trägst die Werke, welche du geschaffen hast, du berührst dich selbst "burch beine eigene Rraft und du stütest bich durch beine rührigen "Hände. Gine Last ist es dir zu bleiben in beiner Berborgenheit "(in der Tiefe). Der Himmel ift bein oberes und die Tiefe bein "unteres. — Deine Kraft hing den Himmel nach oben auf, bas "Athmen aus beinem Munde ward zur Windwolfe. — Das "grüne Meer bis zur himmelsgöttin Rut bin und bie Länder "zeigen sich tragend, was du geschaffen hast. Sie wandeln auf der "Straße, die du ihnen vorgeschrieben haft und mas du ihnen ge-"boten haft, das übertreten sie nicht. Du bist ihnen Richtschnur "und nichts von dem mas da lebt, besteht ohne beinen Willen. "Die Winde treten aus beiner Nase hervor, das Wasser aus "beinem Munde und ber Fruchtbaum, er fproßt auf beinem "Rüden u. f. w." Die pantheistische Farbung in diefen und abnlichen Hymnen liegt auf der Hand und bedarf feiner besonderen Erörterung. Das Göttliche geht in seiner höchsten Auffassung im All auf, unbeschadet seiner besonderen localen Bedeutung, die wie ein rother Kaden die pantherstischen Formeln durchzieht. In unjerem Kalle sind es die Gigenschaften bes Gottes Schu, ber als memphitischer Btah-Tanon ober Tunon als die den himmel tragende Naturfraft in den Vordergrund tritt. In seiner solaren Auffassung gehört Btab ber Sonne ber unteren Bemisphäre an, die sich zur Frühlingssonne aus der Larve des Gottes Choper entpuppt, woher sich die Zusammenstellung beider 925) und zugleich die Verbindung des Ptah mit dem Gotte Sofar-Ofiris (f. unter Dfiris) erklärt. Als Schu-Thot erscheint Btah in ber Gestalt eines ibisköpfigen Gottes unter ben Namen "Thot, ber Bringer bes heiligen Auges" (f. S. 459) ober Thot Chri-bat-ef, wie er in der Lifte der Ptah=Namen im Ramesseum zu Theben genannt wird. Wie Ptah einerseits als "Stellvertreter bes Ra, b. h. gerade so wie Thot betitelt ist (S. 451), ober als "Stellvertreter bes Dfiris" auftritt 926), so erscheint andererseits ber Erdgott Deb als "Stellvertreter des Ptah" wie 3. B in einer auf den memphitischen Btah bezüglichen Opferscene 927). Rönig Seti I. "tragt seinem "Bater, bem Gotte Ptah=Sofar, ein Opfer entgegen". Ueber bie Person bes Geehrten ist banach kein Zweifel und seine Darstellung als menschenköpfiger Gott mit ber Rappe bient als äußerliche Beftätigung dafür. Die Inschrift, über bem auf seinem Throne sigenben Gotte, bezeichnet ihn als "Deb, Stellvertreter bes Ptah." Man wird sich aus dem Inhalt des Hymnus auf Ptah überzeugt haben, in welcher engen Beziehung ber Gott zur Erbe fteht bis auf bie Pflanzen, die auf feinem Ruden machsen, und bis auf ben Inhalt seines Namens Ta-Tanon oder Tunon hin. Der Erdgott Deb als sein Vertreter kann baber nicht auffallen, so wenig wie Ra und Ofiris, die fich in den Gestalten und in den Namen des pantheistischen Gottes von Memphis verbergen.

193. Die dem memphitischen Ptah geweihten Hauptfeste fallen in die Monate Phaophi (19. Aug. bis 17. Sept. jul.) und Phamenoth (16. Jan. bis 14. Febr.). Am 5. Phaophi wurden nach den Zeugnifsen der Kalender von Edfu und Dendera dem vollen neuen Nil (Nu) d. h. dem Ptah, dem Bater der Göttin Hathor,

Dankopfer dargebracht. Er ist als solcher "ber herrliche, liebenswürdige (mrti), Btah, das volle Baffer (nun uer), der Bater ber Bötter", welchem bereits unter Ramfes III. große Rilfeste gefeiert wurden 928). Die fosmogonische Hathor wird tausenbfach in ben Inschriften als "Tochter bes Weltschöpfers" (Ar-ta) bezeichnet und ich habe oben bereits angeführt wie gerade dieser Titel bem memphitischen Gotte eigen ift. Am 25. Phaophie fand ein anderes Fest statt, das einfach als "Fest bes Ptah, bes Herrn von Memphis" aufgeführt wird und ein Monatsfest gewesen zu sein scheint, ba uns die älteren Darftellungen der Monatsgottheiten belehren, daß "Btah seiner Südmauer" als der Schutpatron des Monats ber vollen Ueberschwemmung, Phaophi, angesehen wurde 929). Fest am 1. Phamenoth (16. Januar) "ber Aufhängung bes Simmels", tonnte jur Stiftungszeit bes alteften fothischen Ralenderjahres nur eine Bedeutung haben. Wie ber 1. Thot als ber Tag ber Sommerwende galt, so ber 1. Phamenoth als Tag ber Winterwende (S. 223). In den Kalenderangaben des großen Nomentextes von Edfu werden als memphitische Feste die Tage des 1. Tybi (17. Nov. jul.) und 1. Mechir (17. Dec. jul.) aufgeführt, wozu wir im Stande find, in ben besonderen Angaben barüber, Die Begiehung auf ben Gott Ptah zu erkennen. Um 1. Tybi fand "die festliche "Feier ber Eröffnung bes Jahres bes Horus, Sohnes bes Ofiris "und der Ifis und das Krönungsfest des Horus von Apollinopo-"lis, bes Sohnes Ra's", ftatt, wobei bie Feier nach bem Mufter des Neujahrsfestes vor sich ging. Der mythologische Kalender Sallier No. IV. erwähnt unter demselben Datum die Trias von Memphis Btah, Sochit und beider Kind Nofer-Tum und fügt der dunklen Monatsbezeichnung "Große Gluth" die Worte hinzu: "Sühnungen bes linken beiligen Auges". Der 1. Mechir, auf welchen der oben erwähnte Kalender der Ramessidenzeit, vierzehn Tage vor dem damaligen Eintritt der Winterwende um 1300 vor Chr. Geb., das Fest des Aufhängens des himmels durch RaPtah verlegt, wird im zweiten Ralender von Edfu als ein "Feft "des Ptah, des Bildners des goldenen geflügelten Sonnenkäfers" Der Monat Mechir war im Kalenderwesen bedeutungs= Mit seinem letten Tage schloß die Herrschaft bes linken heiligen Auges, oder des "Auges der Göttin Sochit (Uzat=So= chits)" ab und mit der vollendeten Winterwende, am 1. Phamenoth, begann die zweite Sälfte des Jahres unter dem Schutze des reche ten Auges. Ptah und seine Gemahlin Sochit erscheinen wie Bertreter ber Ofiris-Sonne (S. 235) in ihrem Laufe in ber unteren hemisphäre unmittelbar vor ihrem Emporfteigen als Ra zur oberen. Die eigenthümliche Stellung ber memphitischen Trias, an ihrer Spite Ptah, zu bem Sonnenlaufe in der unteren Semifphäre wird auch sonft talendarisch bestätigt, benn im Bay. Sallier erscheinen Btah, Sochit und Nofer=Tum am 24. Thot (12. Aug. jul.) wieder, d. h. in der Epoche der abnehmenden Tage, wobei für "biefen Gott Ptah" eine besondere Opfergabe vorgeschrieben ift. Man begreift es, wenn Btah mit bem Gotte Sofar-Djiris oder der "fleinen Sonne" zusammengestellt wird und erhält eine tlarere Ginficht in die Bebeutung bes eigenthumlichen Festes "bes Umgangs", welches "am beiligen Morgen" zu Ehren bes winterlichen Sonnengottes noch in den Zeiten der Ptolemäer und Römer nach altherkömmlicher Vorschrift geseiert wurde 930). In diesem Sinne ist Btah das, was ihm die Inschriften ausdrücklich juschreiben, ein asti usiri b. f. "ein Stellvertreter bes Dfiris" (S. 277). Der Rafer bes Gottes Choper auf feinem Sampte (S. 237) ist deßhalb ganz an seinem Plate. Ueber die allgemeine solare Bedeutung des Gottes verweise ich auf S. 277 fl. dieses Buches.

194. Die in dem vorangehenden Theile meines Werkes oft genannte Göttin



Somdit, Sochit, Sochet bie memphitische Tafnut

erscheint unter dem besonderen Titel einer "Geliebten des Gottes "Btah" (S. 348) als seine Schwester und Gemahlin. Die Darftellungen geben ihr die Geftalt einer Göttin mit grun gefärbtem Löwenhaupte, auf welchem die Sonnenscheibe ober die Doppelfrone Aegyptens ruht. Ihren Leib umschließt ein rothes Gewand, bas ihr die Titulatur einer "Berrin des rothen Bewandes" (nbt ans) verschafft hat 931). Seltenere Darstellungen zeigen sie unter bem Bilbe einer stehenden ober sitzenden Göttin auf beren Saupte eine Schlange hochaufgerichtet steht ober beren Ropf burch bas Zeichen bes beiligen (linken) Auges verset wird, um auf ihre Sonnennatur in der unteren Hemisphäre hinzuweisen (f. vorher S. 518). Die Inschriften, fo turg auch bie bezüglichen Stellen fein mogen, schildern sie als eine Berderben bringende (S. 333), gewaltige, machtvolle Göttin, beren Name Somchit ober Sochit von einem Berb mit der Bedeutung (S. 334) Macht oder Gewalt haben abgeleitet und auf eine Legende zurudgeführt wird, von der ich S. 437 ausführlicher gesprochen habe. Sie äußert ihre Gewalt allen feindlichen, typhonischen gegenüber durch die Gluth des Feuers, das von ihr in Geftalt bes Diabems Mehnit am Ropfe ihres Baters Ra, ausgehaucht wird 932), oder durch die Pfeile, welche sie auf die Frevler schleubert. "Sochit, die den Pfeil auf alle Gegner schleudernde" nennen sie die Texte 933) die lowenkopfige Göttin, von der ich vorher gesprochen habe, ist nach einer begleitenden Inschrift in Dendera: "Sochit, die Große, die Geliebte Ptah's, die herrliche "und mächtige in der Wohnung der Tafnut (d. h. in Tentyra)". Ihr werden die Worte in den Mund gelegt: "Ich stelle eine Feuersngluth von Millionen Ellen zwischen Ofiris und zwischen seinen "Feind, indem ich das Bose von ihm abwehre und die Gegner von "seiner Salle fern halte" 934). In dem Ptah=Tempel auf der Insel Phila erscheint sie als "Sochit, die Große (at), die Herrin der "Flamme (nort), Tafnut im Lande Semnut", ober "Sochit, "die große, die Herrin der Flamme von Semnut im Tempel des "Btah" 935), zugleich aber auch als "Königin ber Götter" 936). Ich habe bereits S. 333 erwähnt, wie sie als die Verderben bringende, burch bas Feuer vernichtende Göttin im Gegensage gur Baft, ber versöhnlich milden Göttin steht. In entsprechender Weise wird ihr die Göttin Buto gegenüber gestellt. Darauf deutet, wie mir scheint, eine besondere Anrufung bin, in welcher fie "Sochit von gestern, Buto von heute" angeredet wird, d. h. die das, mas fie gestern vernichtet hat, heute zum Leben erweckt 937).

In ihrer fosmogonischen Auffassung als Göttin Nunet ober Nut verschmilzt sie mit der Weltmutter Hathor in ihrer Gestalt als Neit. Sie ist als solche: "Hathor, die Königin des Westens, "die Herrin des Abendlandes (Manun), die Regentin des (libysschen Landes) der Thamhu, Sochit, die hohe, die Herrin von "Memphis, welche ihren Feuerathem auf die Feinde schleudert", die Mutter des latopolitischen Harpokrates Hika (des Erdgottes Deb, s. S. 373), "welcher ihr den Tribut aus dem Lande Thamhu

bringt" (S. 373). Ihre Bezeichnungen als "Ruh" und Dehi= tuerit 938) erheben sie auf die Stufe der Beltmutter hathor. Der kosmogonischen Sathor von Memphis war ein besonderes Seiligthum im Süben der Stadt gewidmet, welches ben Namen Rebet= Ris "Spkomore des Südens" führte (S. 131). Sie wurde darin als "Herrin der Syfomore" verehrt und die Dertlichkeit selber hieß mit Bezug darauf mit einer Nebenbezeichnung "ber Tempel ber Herrin ber Syfomore". Die kuhköpfige Göttin murbe hier als "Sathor, die Berrin ber Syfomore des Subens, die Ronigin "ber guten Westgegend, die Berrin des himmels, die Königin ber "Welt" angerufen und ihr Ptah als "Berr von Smen-Mat" beigesellt 139). Was in Theben Pasemis (S. 147), das war in Memphis Nehet=Ris d. h. die Stelle, an welcher die Gottheiten ber Ogboas ihr Schöpfungswerf begannen und die fieben Baas (taas) b. h. Meister bes Wiffens aus bem Urmaffer emporftiegen. Die Abbildung berselben in Edfu, 940) unter Hinzufügung ihrer Namen und beffen ihres Führers "Thot von der Bibliothet, des großen Gottes in Apollinopolis", ist von einem Texte begleitet, ben ich in nachstehender Uebertragung vorlege. "Die sieben Meister ber "Mehuerit-Ruh (des Urwassers), welche zusammen mit dem Gotte "Tech (Thot) die Welt berechnen, welche von der Rubberrin am "Fuße des Run geboren worden find, in ihrem Beimathelande, "in Rehet=Ris, und aus bem Baffer aus ber Bupille bes Son-"nenauges (b. h. Hathor) zur Erbe empor gestiegen sind, damals "als es hervortrat. Sie nahmen die Geftalt von fieben Sperbern an, "sie flogen von ihrer Stelle aufwärts und sie schufen bie Schrift "gemeinschaftlich mit dem Gotte Aften (Thot, f. S. 441)." Rach einigen mir unverständlichen Worten schlieft der Text: "fie gehören "ihm (Thot) an, fie führen alles nach seinem Befehle aus". selben "Meister", beren auch im Tobtenbuche (Kap. 71) Erwähnung geschieht, werden anderwärts als "die Borfteher des Schriftmefens, "bie uranfänglichen großen Erfinder ber Schrift, die Berechner ber Brugid, Mythologie.

"Dinge, das Symbol (?) für die Menschen, welche am Anfange Der Beschreibung entsprechend erscheinen sie als "waren" 941). sperberföpfige Götter ober als fliegende Sperber, beren Namen ber Reihe nach: 1. Nofer shati (gutbruftig), 2. Aper-pehu (hinterfest), 3. Reb = Dofchru (Berr ber rothen Farbe), 4. Ra (Stier), 5. Baf (Sperber), 6. Chech (Schneller) und 7. Sau (Einreiber) lauten. Ihre Berbindung mit Thot und mit der Göttin Reit-Sathor weist auf ihre kosmogonische Bedeutung hin, die gleichsam in den schriftlichen Borarbeiten für die Bilbung ber Welt ruht. Ptah von Memphis, der Bildner der Welt, ihrer Unterstützung bedurfte, lag auf der hand. Der Rünftler vollzog sein großes Wert nach den Borfchriften des Thot und seiner sieben Sefretare, wie Chnum fein Wert mit Sulfe ber fieben Baumeister ausführte (S. 298). Es war nur angemessen, daß fie ihren Plat neben Btah in Memphis einnahmen. Aber Thot selber, die hermopolitische Gestalt Schu's, mar im Ptah verborgen, gleichsam ein anderer Ausdruck beffelben göttlichen Gebankens, gerade wie die unzertrennliche Begleiterin Thot's, Die Göttin Mat, nur eine anbere Form ber memphitischen Sochit darftellt. Sie war wie biefe eine Tochter und Auge Ra's, eine Göttin bes Weftens, eine Rönigin, Die Beliebte Ptah's, ber sie über die Erbe bin aufgestellt hat, und hieß geradezu Mat-Hathor-Sochit (S. 480 fl.) Der Familienzug, welcher ber Berson Schu's eigen war, tehrt allerwärts wieder.



Nofer=Tum von Memphis.

195. Von bem Sohne Ptah's, bem löwenköpfigen Gotte mit ber aufbrechenden Lotusblume auf dem Haupte und dem heiligen Auge in der Hand, habe ich bereits gesprochen (S. 387). Er bildet das dritte Glied der (älteren) memphitischen Trias. Seine gewöhn= lichen Namen und Titel lauten: Rofer-Atum ober Rofer-Tum ("Schönblume bes Tum"), Chu-tau ("Beschützer bes Landes") und Sorus mit bem Bufat Setenu. In feiner lowentopfigen Gestalt entspricht ber memphitische Rofer-Tum seinen Localformen Arishos von Aphroditopolis (S. 332), Mashos vom Romos Arabia, bem gleichnamigen Nofer=Tum, bem Sohne ber Baft, von Bubaftus (S. 335) und wie sonst noch seine Localbezeichnungen lauten mochten. In seiner Horus-Form als sperberköpfiger Gott erscheint er unter bem Namen Sor-Sekenu (S. 333). das neue Licht, welches sich vor allem in der Frühlingssonne und bem Frühlingsmonde offenbart und zu seiner Gesellschaft gehören Die bas Licht gebarenbe Mutter Reit, Sochit, Baft, Tunit, Menhit u. a. (S. 333) und seine Brüber, an ihrer Spige ber ibisföpfige Thot in feiner Gigenschaft als "Lichtbringer" (S. 454). Im Seti-Tempel von Abydus zeigen ihn die Bildwerke als "Rofer-"Tum-Chu=tau, Berr ber Nahrungefpenben (nb kau)," welcher das rechte Auge in der Hand trägt, begleitet von Ptah als "Nun, Bater ber Götter" und als Chepra, ber Sonne ber Winterwende (S. 237), von "Thot, dem Bringer bes heiligen Auges", und von den Müttern Neit und Utit mit der Krone des Nordens Er wird als "Steuerwender (?hapti) auf ihrem Haupte 943). "der Göttin" angerufen, dem der König als Bertreter Thot's bas weiße Auge bes Horus reicht 944) und hinter welchem Ptah in Geftalt einer ibistöpfigen Thot-Mumie unter bem Namen "Thot-Chrisbatef feinen Thron einnimmt. Der zulett genannte Gott Chri-batef befitt wie Thot eine lunare Bebeutung. einer Darftellung, welche fich auf einem Denkmale in Rum-Ombu befindet (LD. IV, 34, a), führt ein sitzender Sundekopfaffe mit der Mondsichel auf bem Ropfe und bas heilige Auge in ber Sand Die Verwandtschaft mit Thot liegt also flar denselben Namen. Das beschriebene Bild, wie ich nebenbei bemerken will, gehört zur Bahl ber Monatsgottheiten, welche fich auf ben letten Monat bes ag. Jahres, Mesori, beziehen 945). Jungere Darstellungen, wie auf dem Raos von Saft im Museum von Bulag 946), wiederholen die Figuren und Namen der Licht bringenden Götter und weisen bem Gotte Rofer-Tum seine bestimmte Stelle in ihrer Mitte an. Thot, als sigender Affe ober als ibisköpfiger Gott mit bem Auge in der Hand, "Bringer des heiligen Auges am oberen Himmel" oder "auf der oberen Bemifphäre" genannt, findet seine Erganzung durch den lowenfopfigen Gott von Memphis mit dem Sperber und bem Blumenstengel barauf, welcher die Doppelbezeichnung Rofer-Tum Ra-Borchuti d. i. die Frühlingssonne (S. 236) tragt. In einer anderen Abtheilung auf demfelben Denkmale erscheint derfelbe Gott in gleicher Darftellung amischen ben löwentöpfigen Gestalten ber Göttin Baft, beren Mondnatur zwei hockende Affen andeuten, welche ihren Blat auf der Mondtreppe 947) eingenommen haben. In einer dritten Abtheilung befindet fich Nofer-Tum in Gefell= schaft einer gangen Reihe von Gottheiten, über beren solare und Iunare Bedeutung feine Zweifel bestehen. Tum, ber Bater aller, in affenköpfiger Gestalt mit Pfeil und Bogen in den Sanden, eröffnet den Zug, drei ithpphallische Gottheiten: Ma ("der Seher"), Amon-apit (von Theben) und "Horus, Gohn ber Ifis", bie Bertreter des sichtbaren Neumondes am 2. Mondtage 948), folgen, ihnen schließt fich eine Bahl von Göttern an, die mit ben erften Stunden ber aufgehenden Tagessonne und mit der Frühlingssonne eng verbunden sind. Hor-merti (S. 362) und Ma-hos (f. oben) stehen an ihrer Spite, Hor-Hekenu und Nofer-Tum, die Sonne in ber Zeit von ber 2. zur 3. Tagesstunde 949), zugleich aber auch bas Frühlingslicht ber Sonne und bes Mondes, nehmen die Mitte ber Reihe ein. Den Schluß bilben Month, Frühlingssonne und 1. Mondtag 950), und die Mutter der vorhergenannten Frühlings= götter, die lowenfopfige Gottin Schemtit 951), Buto in ihrer betannten Darftellung, Baft, lowenfopfig mit ber Sonnenicheibe über bem Scheitel, und die memphitische Sochit mit ber aufrechtstehenben Schlange auf bem Löwenkopfe.



Imhotp, griech. Imuth, Imuthes ber ägyptische Astlepias.

196. Der Name bieses acht memphitischen Gottes: I-m-hotp, deffen Ursprung und Vorkommen ben spätesten Epochen ber ag. Geschichte angehört, bedeutet so viel als "der, welcher im Frieden, "ober zum Glud tommt". Seine Darftellungen und seine Bilber, am häufigsten aus Bronzeguß in hervorragend feiner Arbeit ausgeführt und nicht felten mit Gold, Silber und Ebelfteinen ausgelegt, zeigen ihn in Geftalt eines schreitenben ober auf einem Stuhle sigenden Mannes, der wie Ptah die gewöhnliche Kopfbedeckung ber alten Aegypter in Form einer eng anschließenden Kappe auf dem Haupte trägt. Halsketten, Urm- und Fußbander bilden einen hervorragenden Beischmuck. In einzelnen Bildwerken trägt er das Bruftichild bes Oberrichters (S. 478) an ber Halskette, in anderen liegt ein aufgerollter Bapprus auf dem Schoofe des sitzenden Mannes, der in mehreren Darftellungen außerdem in der rechten Hand den Schreibgriffel und in der linken eine Bapprusrolle trägt. Seine vornehmste Kultusstätte war Memphis. Sein von den Griechen Astlevieion genannter Tempel Bi-Imhoty, "bas Hans bes Imhotp", lag außerhalb der Stadt, dicht am Rande der Wüste in der Nähe des Serapeums und des heutigen Dorses Abusir <sup>952</sup>). Besondere Rapellen oder Heiligthümer des Gottes bestanden in Theben, auf dem Gebiete der Ruinenstätte von Karnat <sup>953</sup>), und auf der Insel Philä, woselbst um 200 v. Chr. Geb. Ptolemäus Episphanes dem äg. Asklepias eine Kultusstätte gewidmet hatte, wie es ausdrücklich eine griechische Weihinschrift außsagt <sup>954</sup>). Die Lage des gegenwärtig zerstörten Heiligthums des Gottes in der Nähe von Memphis, dicht am Rande der Nekropolis, erklärt die auf den memphitischen Leichensteinen häusige Erwähnung und die sichtbare Gestalt des Gottes, der am Schlusse Groühnung und die sichtbare Gestalt des Gottes, der am Schlusse der Gottheiten der Nekropolis: Sokar-Osiris, Apis-Osiris, Isis, Nephthys, Horus und Anubis als ein der "guten Westgöttin" angehöriges Witglied bezeichnet wird <sup>955</sup>).

Seine Namen und Titel sind bald erschöpft. Er heißt: "Im-"hotp, Btah's Sohn, der Große, leibhaftiges Rind Tanon's, "bas von ihm geliebt wirb, ber gutthätige (Euergetes) Gott, von "herrlicher Geftalt in den Tempeln, welcher allen Menschen bas "Leben spendet, ber wunderbare (ur-bau) und unfehlbare (mat-"sopu, wörtlich "von Erfolg begleitet"), welcher fommt zu bem, "ber ihn anruft wo es auch immer sei, welcher bem Kinderlosen ben "Sohn schenft, ber oberfte Hierogrammat (xr-hb), ber königliche "Schreiber, das Gbenbild des weisen Thot (?)" 956). Er gab im Traum den Leidenden und Rlagenden seine Orakel und in seinem Tempel schliefen die Kranken, um durch seinen helfenden Beistand zu genesen, wobei bie Gesundeten dem Gotte ein Abbild des geheilten Gliebes (Augen, Ohren, Füße u. f. w.) zu weihen pflegten. Rolle als Heilgott und sein Zusammenhang mit dem hermopolitischen Thot und dem vergötterten thebanischen Ober-Bierogrammateus Amenhoty, dem Sohne eines Sapu, wird durch die gemeinsame Darstellung ber brei und durch begleitende Inschriften bestätigt. Ein auf Imhotp bezüglicher Text lautet: "Es spricht

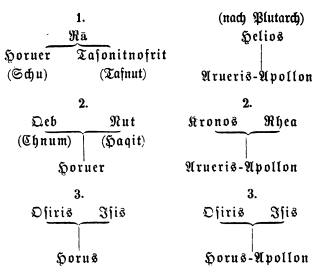
"Imhotp, ber Große, ber Sohn bes Ptah, ber gutthätige Gott, "(nutr monx, Gott Guergetes), erschaffen von dem Gotte seiner "Südmauer (b. i. Tanon), der Herr best Lebens, welches er bem "spendet, der von ihm geliebt wird, Erhorer derer, welche [zu ihm "flagen], Urheber ber Beilmittel (ar maxru) gegen alle Leiden: "Ich beseitige alle Leiden an deinen Gliedern". Als königlicher Schreiber ober Bafilikogrammat vertritt er die Stelle des Thot und als "oberfter Hierogrammat", welcher Titel in den späteren Zeiten ber äg. Geschichte ben Paraschiften und Taricheuten eignete 957), ist er es, welcher der Leichenbesorgung vorstand d. h. der Ginbalsamirung der Mumien und dem religiösen Rultus der Tobten in ihren Grabkammern. In Theben verschmilzt er mit dem Harpofrates Samtau, dem neugeborenen Lichte der Frühlingssonne und des Frühlingsmondes (SS. 365 fl. 374), wobei dem Bater Ptah als Gemablin die thebanische "Mut-Hathor, das Sonnenauge, "die Herrin des himmels und die Fürstin aller Götter" 958) beigesellt wird. Auf der Insel Phila erscheint er als eine Localform des elenphantinischen Chnum 959).



Horuer, griech. Arveris oder Arueris ber ägyptische Apollon.

197. Der Rame diefes Gottes Hor-uer, wörtlich "ber große" b. h. "ältere Horus" ftellt ben Gott in einen Gegensat zu einem fleineren oder jüngeren Horus, in welchem unschwer der Gott Horspischrud oder, wie die Griechen ihn umschrieben, Harpokrates zu erkennen ift. Wie ber lettgenannte, in vollfter Uebereinstimmung mit den Denkmäler-Nachrichten nach Plutarch (Rap. 11), unter dem Bilde eines aus dem Lotus sich erhebenden Kindes dargestellt wurde, um ben (täglichen) Sonnenaufgang und die Entzündung der Sonne aus dem Feuchten (Run, Ru) anzudeuten, andererseits (Rap. 65) aber (im Jahreslaufe ber Sonne) als Barpofrates um die Zeit der Wintersonnenwende unter den früh aufgesproffenen Blumen und Blüthen zur Welt fam, so symbolifirte Horus-Apollon, Horus-Chuti, Apollon Phoibos, ober Horuer die Sonne in ihrem höchsten Stande in der oberen Bemisphäre gur Zeit des Mittags und ber Sonnenwende. Horuer und Harpotrates stehen sich wie die "große" und die "kleine" Sonne (f. S. 235) oder, wie cs die mythologische Sprache in anderer Beise auszudrücken pflegt, wie Horus und Sokar gegenüber.

Nach Plutarch (Kap. 12) galt Arueris d. h. Horuer als ein Sohn des Kronos (Deb) und der Rhca (Nut) und damit als Bruder des Osiris, jedoch sollte Helios (Kā) der eigentliche Bater beider gewesen sein. Er verschweigt auch nicht die Weinung einiger, wonach Osiris und Isis sich im Mutterleide vermischt und den Gott Arueris erzeugt hätten. Die Denkmäler, welche sich auf die Abstammung desselben beziehen und welche ich weiter unten behandeln werde, stimmen mit den Plutarchischen Angaben vollsommen überein, indem sie solgende drei Stammbäume erkennen lassen:



Wir müssen es dahingestellt sein lassen, ob die Verschiedenheit dieser Stammbäume auf localen Unterschieden in der Auffassung des Horner beruht. Jedenfalls nimmt allenthalben die Gleichstellung des Gottes mit dem Typus Schu die höchste Stufe ein (s. oben S. 437 fl.). Noch sei bemerkt, daß griechische Weihinschriften über den Eingängen von zwei ägyptischen Tempeln den Gott Horner,

Arneris bei Plutarch, mit dem Namen Aroeris belegen 960). In Ombos wir er als "Aroeris, der große Gott Apollon", in Qus (Klein-Apollinopolis) als "Aroeris, der sehr große Gott" aufs geführt.

Daß in den oben aufgeführten Stammbäumen nicht etwa drei von einander verschiedene Arueris anzunehmen seien, wird durch die Denfmäler widerlegt, und daß horus, Sohn bes Dfiris (von Busiris) und der Isis, identisch mit Horner war, zeigt ihre Familiengeschichte im Tempel der Apit zu Theben 961). An einer Stelle bieses Beiligthums erscheinen hintereinander zunächst als Eltern: "Deb. ber Bater ber Götter" und "Nut, die Große, die "Gebärerin der Götter", und hinter ihnen als Rinder: Dfiris-Onnophris, Soruer, Ifis, "bie große, die Mutter bes Gottes", und Nephthys. Un einer Bandseite treten die einzelnen Ditglieder der Familie noch einmal, jedoch in ihrer thebanischen Auffassung auf, wobei Dfiris, "ber Erftgeborene feines Baters "und seiner Mutter", als König mit bem Namen eines Gottes Chamusit (b. i. "ber in Theben gefronte"), welcher bas Ronigs= thum aus der Sand seines Baters Amon empfangen hat" bezeich= net wird. Amon vertritt die Stelle bes Deb, ihn begleitet als Mutter: "Apit, die große, Rut, die Gebärerin ber Götter, die "Große in Theben". Als Rinder folgen: "Dfiris-Onnophris, "ber Regent von Theben, der Herr bes himmels und Regent ber "Welt", nach ihm "Horuer bes Südlandes, ber Sohn ber Nut, "der fehr ftarte (aspehuti) ber Enneas" barauf Ifis und Rephs thns. Set, wie man sich überzeugt, ist ausgemerzt; er geht im horner auf, dem seinerseits die bekannten Set-Titel: "Sohn ber "Rut, der fehr ftarte" übertragen find.

198. In den Darstellungen zeigt sich Horuer wie Hor-Horus in der Mehrzahl von Beispielen als sperberköpfiger Gott mit der Doppelkrone auf dem Haupte, oder, um seiner Herrschaft über die sübliche Gegend anzudeuten, mit der oberen oder der (weißen) Krone. In beiden Fällen wird sein menschenähnliches Bild durch einen hockenden Sperber mit der bezüglichen Krone, am häufigsten der Südkrone, vertreten. In der Stadt Machun, wohl die Strabonische Sperberstadt Hierakonpolis und Metropolis eines autonomen Distriktes, auf dem linken Riluser zwischen El-Kab und Kum-Ombu gelegen 962), befand sich ein Hauptkultusplat des Südsperbers, der hier als "Horus von Necheb (Eileithyiaspolis), Schu, "Sohn des Kä" verehrt ward 963), mithin die Localform eines neuen Horus-Schu repräsentirte.

199. Als die hervorragenbsten Kultusstätten des Gottes Horner nennen die Denkmäler die Stadt Sochemit oder Sochem (Latopolis), die Wetropolis des nördlich von Wemphis gelegenen zweiten Romos Unterägyptens, und die Orte Ous (Apollinopolis, die kleine) und Rubit (Ombos) in Oberägypten.

Bu den ältesten und bereits in den Byramidengräbern erwähnten Heiligthümern gehörte der Ait, Ai, genannte Tempel des Gottes in Latopolis, in welchem ber busirische Osiris, Isis und Horus eine besondere Stätte ihrer Berehrung gefunden hatten 964). Die Inschriften bezeichnen ben sperbertöpfigen Kyrios, mit der Doppelfrone auf bem Haupte, als "Horus ober Horuer, ber große Gott, ber "Berr von Latopolis". Als folder ift er der Schuppatron des ganzen Nomos. Der große Nomentext von Ebfu bemerkt außerdem, daß "ein Löwe darin als Horus, Herr von Latopolis" verehrt ward, wobei der Name des dem Gotte geheiligten Thieres Chert lautet 965). Auf den Zusammenhang des Löwen mit dem Gotte Schu, als beffen locale Geftalt Horner ericheint, habe ich oben S. 432 fl. hingewiesen. Die ihm gefeierten "hochansehnlichen" Festtage am 3. Phaophi und am 8. Payni stehen nach den Angaben nahe liegender Tage des Ralenders von Esne mit gemiffen auf Schu bezüglichen aftronomischen Thatsachen in Verbindung. einem leiber zerftörten Datum im Monat Phaophi, welches bem

4. Tage desselben voranging, war von dem Horusauge die Rede, mit dem Zusat: "dies ist der Tag, an welchem Schu und Tasnut, "die Sonnentochter, hervortraten, um die Eingeweide Sr. Majestät "(Kā's) zu prüsen". Vom 9. Payni wird bemerkt: "es tritt Kā "aus dem Innern des oberen Sizes hervor, um seinen Sohn "Schu zu schauen." Die auf den Osiris in den Nomen Aegyptens bezüglichen Anrusungen lassen außerdem den 5. und 6. Wondtag als besondere dem unterirdischen Gotte in Latopolis geseierte Feste erkennen. Damit stimmte auch im Todtenbuche (Kap. 18) eine Stelle überein, welche sich auf "die Ausrichtung der beiden Dudu-Säulen

(# B) bezieht, eine mit der Epoche des Osiris-Begräbnisses ver-

bundene Feier, die in dem sothischen Kalender unter dem Datum des 30. Choiaf angezeichnet steht. Der Text a. a. D. lautet in möglichst wörtlicher Uebertragung: "In Bezug auf die beiden Dudus "Säulen, so sind das die beiden Arme des Horus in Latopolis, "die sich über den Osiris ausdreiten beim Umbinden mit den "Zeugstoffen vor dem großen Hauptfreise der Götter in Latopolis "in jener Nacht des 5. Mondes in Latopolis. In Bezug auf den "großen Hauptfreis der Götter in Latopolis, so ist das Horus "als Chontismerti ("der in den beiden Augen ist", oder: an der "Stätte der beiden Augen ist"), und Thot, der, welcher zu den "Hezug auf die Nacht des Serapeums von Groß-Herakleopolis gehört. In "Bezug auf die Nacht des 5. Mondtages, so ist das der Morgensandruch zum Begräbniß des Osiris". Die Kenntniß des Namens Chont-merti für den latopolitischen Horus ist nicht nebensächlich,

Der Mutter des Gottes geben die Inschriften in gleichs mäßiger Wiederkehr den Namen: "Hathor-Nebtsuarech, das "Auge des Ra, in Latopolis". Ihre Benennung Nebtsuarech

Form bes Gottes von Latopolis erscheint.

denn sie findet ihre Aufhellung in den zahlreichen Inschriften von Ombos, dessen Kyrios Horuer allenthalben wie eine abgeleitete

hat den allgemeinen Sinn: "Herrin des Plates" oder des Bau-"plates" <sup>966</sup>), ohne daß ich im Stande wäre näheres über den Ursprung derselben angeben zu können.

200. Bon ben § 199 genannten beiden oberägptischen Rultus= stätten bes Gottes Horuer sei zunächst die Stadt Que 967) erwähnt, deren heiligen Namen Sat-Hor d. h. Haus des Horus die Griechen durch Apollinopolis, die Apollonsstadt, übertrugen, gewöhnlich noch mit dem Zusate "die fleine", um sie von der "großen Apollonsstadt", dem heutigen Ebfu im Süden der Thebais, zu unterscheiden. Der Tempel von Klein=Apollinopolis befand sich nach ben ausbrücklichen Angaben ber Denkmäler 068) an ber Stelle, an welcher Ifis ihren Sohn Horus zur Welt gebracht hatte. Von dem Heiligthum des Gottes, welcher darin als der Kyriotatos verehrt wurde, sind kaum ein Baar Steine mit Resten von Inschriften und Darstellungen übrig geblieben. Champollion batte während seines Aufenthaltes an Ort und Stelle noch die aunstige Gelegenheit, größere erhaltene Bruchstücke des ehemaligen Baues vorzufinden und was er darüber mittheilt, insofern es die Mythologie des Plazes betrifft, reicht vollkommen aus, um einc richtige Auffassung von der Abstammung und dem Wesen bes Gottes Horner zu gewinnen 969). Bunächst nach den hieroglyphischen Inichriften eines Monolithes, welchen ein Atolemäer zu Ehren bes Gottes aufführen ließ, erscheint ber Gott Borus als "Sohn bes "Ofiris und der Isis, der Hauptgott in seinem Allerheiligsten, "ber große Gott in seinem Naos und ber Ronig ber Götter". Seine Abstammung entspricht somit bem Schema 3 auf S. 530. Huch in einer Philenser Nomenliste aus römischer Epoche finden sich als Gottheiten bes Ofiristreifes von Qus: Ofiris als verstorbener König, Horus als sein Nachfolger und Ueberwinder seiner Jeinde, Isis und Nephthys als Schutgöttinnen unter ber gemeinsamen Bezeichnung ber Harti (bem Sinne nach so viel als bie Bohlgefälligen, Bütigen bedeutend) aufgeführt 970). Den zulett

genannten beiden Schwestern, wie ich nebenbei bemerken will, ward bereits in der zweiten Hälfte des Neuen Reiches eine besondere Feier, "das Fest der Herti" gewidmet, welches nach den kalendasrischen Angaben im Grabe eines gewissen Thebaners, Noferhotep, am 14. des Monates Tybi stattsand, d. h. an demselben Tage, an welchem nach dem Kalender im Paphrus Sallier Nr. IV "die Klage der Göttinnen Isis und Nephthys um den verstorbenen Osiris von Busiris" gehört wurde. Damit steht im vollsten Sinsklang, daß in den Inschriften des vorher erwähnten Grabes der Tag des Hertissesses als "der Tag der Ankunst der beiden "Schwestern des Gottes mit dem stillstehenden Herzen (des versassuchen Bestattung" bezeichnet wird, mit dem Zusaß, daß derselbe ein großer Tag sür die Todtenopser sei.

Seinem folaren Wefen nach galt indeß Boruer von Rlein-Apollinopolis nicht als Sohn, sondern als Bruder des Ofiris (f. oben S. 530). In biefer Auffaffung murben ihm Deb und Rut als gemeinschaftliches Elternpaar zugeschrieben und das bestätigen in überzeugenbster Weise auch die von Champollion in Que entdeckten Inschriften. Der Bater Deb führte neben seinem eigent= lichen Ramen Deb die Bezeichnung Chnum und seine Darftellung zeigt die widderköpfige Gestalt des Gottes, wie sie g. B. in der Abbildung S. 294 vorliegt. Rut, mit dem Kopfe eines Frosches an Stelle bes Frauenangefichtes, führte als Mutter harver's ben Nebennamen Sagit ober Sagi (hagit), ein Wort, bas im Aegyptischen ebensowohl einen (weiblichen) Frosch als eine "Regentin oder Königin" doppelfinnig bedeutet. Sie ift nach den Inschriften "Hagit, die Große, die Herrin von Que"971) wie ihr Sohn, ber als "Horner, ber herr von Qus" 972) neben ihr erscheint. In dem umfangreichsten 973) der von Champollion mitgetheilten Terte beift diefer als Lofalgott des Blates: "Boruer, ber Berr "bes Subens, Gott Sotep, ber Sauptgott in seinem Allerheiligsten,

"ber große Gott, der in Wahrheit lebt, der auf dem oberen Himmel "dahinfährt und auf dem Himmelsleibe der Göttin Nut umher"wandelt und den Doppelhimmel durcheilt, welchen der Sonnengott
"und der Mondgott verehren, welcher Knumut ist, der erste der
"Dekangestirne, deren Bewegung sich nach seinem Frühaufgang
"richtet". In Betreff der astronomischen Anspielung, welche die
letzten Worte dieses Textes enthalten, verweise ich auf meine Bemerkung darüber auf S. 459 sl. Sine zweite Inschrift gleicher Henkunst 1974) giebt ihm die Doppelnamen Horuer-Nubti und die
Titel: "Herr des Südens, stärkster (ā-pahuti) unter den Göttern,
"der große Löwe", d. i. Schu, welcher unter dem Namen Arihos-noser so häusig auf den Denkmälern der späteren Spochen
in Löwengestalt auftritt und in engstem Zusammenhange mit der
sommerlichen Sonne zur Zeit der Sommerwende und der beginnenden Nilkluth steht.

201. Seine Mutter Rut-Hagit, deren äußere Erscheinung das Bild der Weltmutter Hathor in das Gedächtniß zurückruft, bald auch mit der Kigur eines Frosches im Innern der Sonnenscheibe auf ihrem Haupte, bald mit dem Kopfe eines Frosches an Stelle bes menschlichen Angesichts ausgestattet, spielt neben ihrem Sohne Horuer eine hervorragende Rolle. Schon ihre Bezeichnung als Sagit im Sinne von "Rönigin" erinnert an ben gleichen Titel, welchen Isis als "Königin" ober hagit ber 36 Defansternbilder führte. Thatfächlich ift sie als jene Sothis aufgefaßt, welche ben Sternbildern ben Weg zeigt von bem Tage an, an welchem ber Aufgang ihres Sternes, bes Sirius, ben Neujahrsanfang, ben Gintritt der Sonnenwende und die beginnende Ueberschwemmung den Negpptern zur Zeit ber Stiftung bes sothischen Ralenberjahres verfündigte. Die Göttin wird a. a. D. mit den folgenden Worten genannt und ihren Haupttiteln nach geschildert: "Hagit (bie "Königin), die Mutter des Gottes (also gerade so wie Isis), das "leuchtende heilige (Mond-)Auge (xut) bes Gottes Jun (Lefung

"zweifelhaft), die Bupille der kleinen Sonne (b. h. zur Reit der "Winterwende), welche die Geburten (b. h. ihre Aufgänge) erneuert, "die Göttin von Qus, der weibliche Frosch, die Große in der "Stadt Sat-Beruer, auf beren Huf der Ril heraustritt." Der an letter Stelle genannte Ort, gewöhnlicher Sat-uer ober -ueri geschrieben, bilbete die Metropolis des XVI. oberägpptischen Nomos, beffen Lage in der Nähe der heutigen Stadt Minich, nicht fern von Beni-Haffa, zu suchen ist. Deb und Nut, wie die Inschriften übereinstimmend melben, wurden hier in den bestehenden Heiligthümern allgemein verehrt. Deb, welchem ein Widder als lebendes Symbol geweiht war, führte den Namen Chnum (f. bas Rap. unter Deb), Rut hieß Sagit. Beide werden unter biefen Bezeichnungen bereits in der Epoche der XII. Opnaftie auf den Denkmälern erwähnt 975). Ueber die ursprüngliche Hertunft des Deb und ber Nut kann somit fein Zweifel bestehen und bas fruhzeitige Vorkommen des Stadtnamens Hat-uer läßt auf die ältere Rultusstätte beider Gottheiten hierselbst schließen. Es ist anzunehmen, daß Klein-Apollinopolis seine Bebeutung nur dem Namen des Gottes Horus als Hor-uer, des Sohnes des Chnum-Qeb und der Hagit-Nut, zu banken hatte, mahrend die eigentlichen Tempel-Ehren dem Elternpaare in der Stadt Sat-uer erwiesen wurden.

Die häusige Zusammenstellung der beiden Namen Horuers Aroeris und Nubti d. h. der Ombitische, eine sehr gewöhnliche Bezeichnung des sonst Set oder Sutech geschriebenen Katodaimon nach den späteren mythologischen Anschauungen der Aegypter, hat anscheinend etwas auffallendes. Zwei Namen und zwei verschiedene göttliche Gebilde, wenn auch beide Kinder des Deb und der Göttin Nut, werden als eine einzige aufgesaßt. Der nachsolgende Abschnitt wird das ausreichende Waterial liesern, um die Schwierigsteiten zu lösen.

202. Die zweite oberägyptische Kultusstätte des Gottes Horuer befand sich in einem seiner Haupttempel, welcher, dem Flusse zu-Brugsch, Mpthologie. gewandt, in der von den Alten Ombi oder Ombos genannten Stadt gelegen war. Seine malerischen Ruinen ragen aus ben gegenwärtigen Schutthügeln von Rum-Ombu hervor. Bieles haben die unterwühlenden Wasser des Niles nach der Uferseite hin zerstört, anderes ist durch Menschenhand vernichtet worden, aber doch noch genug an Ort und Stelle erhalten geblieben, um über ben Götterkult an diesem verlassenen Plate eine richtige Borstellung zu gewinnen. Die Stadt hieß bei ben alten Aegyptern Rubit ober Sat-nub, Sa-nub b. i. "die Goldstadt",976) vielleicht weil fie den Ausgangspunkt ber Expeditionen bilbete, welche nach ben golbhaltigen Minen im Innern ber öftlichen Bufte ihre Richtung nahmen. Es war dies ihre volksthümliche Benennung, mahrend ihre heiligen Namen zunächst unter ben Bezeichnungen Bi-bor ober Sat-bor d. i. "Horusstadt", also ein zweites Apollinopolis, und Bi-Sutech, "Stadt des Sutech" oder des Typhon, auf den Dentmälern erwähnt werben. Sutech hieß nach ihr Rubti, b. i. "ber Ombitische" und banach auch die Stadt selber bisweilen Bi-Sutech-neb-Nubti, "die Stadt bes Ombitischen Berrn Sutech." Ein britter Name für dieselbe Stadt wie 3. B. an einem Thore in der Umjassungsmauer des Tempels aus der Epoche Königs Thotmofis III) lautete Bi-Sebat b. h. "Stadt bes Sebaf", jenes frofodilföpfigen Gottes, welchem eine ganze Reihe von Beiligthümern im oberen und unteren Lande gewidmet war, die Veranlaffung zu ber häufigen Stadtbezeichnung Krokobilopolis bei ben Griechen gaben.

Eine besondere doppelsinnige Benennung der Stadt, vielleicht Uta-ti auszusprechen, zeigt sich außerdem in dem Bilde der beiden heiligen Augen I, das mir bereits die Gelegenheit geboten hatte, mich aussührlicher über die aftronomische Bedeutung desselben in Bezug auf die Rolle der Sonne und des Mondes in den beiden Hälften des altägyptischen Jahres auszusprechen. Horuer "an dem Platze des Augenpaares in Ombi" gehört zu den ganz ge-

wöhnlichen Titeln bes Lichtgottes, ber in ben Inschriften von Qus und anderwärts auch ben erweiterten Namen Ra-Horuer b. i. "die Sonne (als) ber ältere Horus" führte.

Champollion war der erste, welcher dem Heiligthume von Ombi bie Namen feiner angeseffenen mythologischen Insaffen wiedergab977). Er erkannte mit richtigem Berständniß, daß die Aze des aus den Ptolemäer-Zeiten herrührenden jüngeren Tempels die Anlage in zwei Seitenflügel zerlegt, von denen die rechte die Darstellungen des Gottes Sebak und seines Götterkreises, Die linke dagegen dem Gotte Horner-Aroeris-Apollon und feiner göttlichen Familie geweiht war. Der Leser wird in dem Ravitel über den Gott Deb die Beweise finden, daß Sebat als eine Lokalgestaltung die ägyptischen Kronos betrachtet ward. Es ist daher natürlich wie in Qus, so auch in Ombi dem Bater bes Horner zu begegnen, wenn auch in einer Gestalt, deren hohe Bedeutung ich später einer ausführlichen Brufung unterwerfen werde. Hier genuge es zu wissen, daß Sebat, die eigentliche Landesgottheit der Ombiten, nicht nur und zunächst bas Mitalied Deb der Enneas in einer lokalen Auffassung barstellte, sondern auch als Hegemon der ombitischen heiligen Neun unter dem Namen Sebaf-Ra sich bis zur Rolle des weltschöbferischen Run erhob.

Die zahlreichen Inschriften von Ombi lassen über die Gleichstellungen des solaren Horuer keine Zweisel übrig. Die kleine Auswahl der folgenden Inschriften, welche seine Bilder begleiten, werden dazu dienen, die Beweise für meine Behauptung zu liefern <sup>978</sup>).

"Hut, ber große Gott und Ryrios von Ombi."

"Schu, Sohn des Ra, Horuer, Herr von Ombi, Hor-"Tema, der große Gott und Herr des Himmels, der stärkste "(a-pahuti) unter allen Göttern, dessen Kraft die Feinde seines "Baters Ra überwältigt."

"Bor-Tema, ber gute Beschützer ber Götter und Göttinnen 35\*

"und ber Bertheibiger ber Bewohner Aegyptens, — Amon-uer "(b. i. ber ältere Amon), ber Herr bes Sublandes."

"Horuer in seinem Augenpaare, der Kyrios von Ombi, "der große Gott und Herr des Himmels, Schu, Sohn des Ra, "ber Herr der Götter, die Luftsäule, welche den Himmel trägt."

"Schu, Sohn bes Ra, in feiner Form als horuer."

"Horuer, Herr von Ombi, Schu, ber große und der älteste "Sohn des Rā, der Herr des Gartens (der Gärtner), welcher den "Wiesen ihr Grün verleiht und den Papyrusgebüschen Gedeihen "schenkt."

"Horuer in seinem Augenpaare, der Kyrios von Ombi, "als Erleuchter der Welt durch den Glanz seiner Augen. Der "herrliche Strategos, welcher (als Oberrichter) die Wahrheit fest"stellt und die Götter durch seine Weisheit erbaut."

"Horner-Schu, Sohn des Ra, der große Gott in seinem "Augenpaare, von herrlichem Anblick, welcher das Augenpaar in "festliche Stimmung versetzt 179)."

"Horuer, der Ayrios von Ombi, offenherzig und sich an der "Wahrheit erbauend" (hotp)980).

Es sind gemeinsame Grundgedanken, welche in diesen und ähnlichen Inschriften das Wesen des Gottes Horner nach allen Richtungen hin beleuchten und zu erschöpfen suchen. In allen Texten, welche die Gestalten des Gottes begleiten, herrscht die Borstellung vor, daß Arocris das sich verjüngende Licht darstellt, dessen zunehmende Stärke die Feinde des Nā oder der Sonne verscheucht, das den Himmelsträger oder die Luftsäule durchdringt, den Pflanzen Wachsthum und Gedeichen verleiht und Götter sowohl als Menschen durch seinen Andlick in die glücklichste Stimmung versetz. Zugleich ist der Gott der himmlische Strategos, der, wie der irdische in den Hauptstädten des Landes, den Stuhl des Oberrichters einnimmt, der Wahrheit zu ihrem Recht verhilft und auch in diesem Sinne den Göttern und den Bewohnern des Aegypterlandes als ein

starker Beschützer dasteht. Seine Herrschaft dehnt sich vor allem über den Süden Aegyptens aus, hier ist er der eigentliche Herr und König und seine Macht unbeschränkt.

Wenn der Leser sich erinnert, was ich oben von den Lokalsformen des Gottes Schu, vor allem von Thot und Anhur, bemerkt hatte, so wird die engste Berwandtschaft mit Horuer sofort in die Augen springen. Ich mache noch besonders auf seinen Titel Hor-Tema oder "Horus der Schläger" aufmerksam, der in erster Linie dem Kriegsgott Schu-Anhur eigen war (s. S. 280 fl.).

In der Eigenschaft als ftarter (a-pahuti, Apaes nach einer griechischen Umschrift biefes Titels), und als "Berr bes Sübens". tritt er bem Gotte Set nabe, ber thatfächlich mit ihm gemeinschaftlich dieselben Titel führt und die Rolle ber solaren Gott= heit mit ihm wechselt. Es läßt sich nachweisen, daß überhaupt Horuer eine jungere Göttergestalt gewesen sein muß, welche ben folgren Set ber alteren Epoche verbrängte, nachbem biefer in ben mythologischen Anschauungen der späteren Zeiten die Bebeutung eines Rakobaimon gewonnen hatte. Die allgewaltigen Ereignisse, welche ben natürlichen Lauf der Dinge im Himmel und auf Erden in stetiger Wiederkehr zu hemmen und gleichsam zu vernichten scheinen, - man bente an die stürmischen Phanomene, welche die Trennung des Winters vom Frühling zu begleiten pflegen, - wurden nicht mehr als eine vorübergehende bloße Nothwendigkeit aufgefaßt, sondern als eine dämonische Bewalt, welche ftets bas Bofe will und boch nur bas Gute schafft. Bahrend in den von mir im Thefaurus zusammengestellten 981) und mir später sonst noch bekannt gewordenen Listen ber Enneaden ber Name bes Ombitischen Set als siebenter ber Reihe 14 mal nach feiner ge= wöhnlichen Schreibweise auftritt, wird er anderwärts 13 mal übersprungen, ist er 4 mal absichtlich zerstört, 7 mal durch Thot, 3 mal burch Horuer und endlich 6 mal burch Harsiesis vertreten. Die zulett aufgeführten Götter erscheinen gleichsam als Lückenbüßer, mit Ausnahme bes Gottes Horner, welchen die Ombitischen Inschriften im Set geradezu aufgehen lassen. Alles weitere wolle man in dem Kapitel über Set nachsehen.

203. Wenn Horuer einerseits dem Sonnensohne Schu, andererseits seinem Bruder Set an die Seite gestellt und beiden assimiliert wird, so muß voraussichtlich seine Gemahlin und Schwester den weiblichen Genossen jener beiden, d. h. der Tafnut und der Nephthys entsprechen. Ueber die Gemahlin des Ombitischen Horuer gewähren uns Darstellungen und Inschriften der alten Sutechsetadt die umsassendsten Nachrichten, denn die Abbildungen des Gottes sind gewöhnlich von einer Göttin in Hathor-Gestalt begleitet, welche in den verschiedenen Texten die solgenden Namen und Titel führt.

"Ta-foni-nofrit, die Göttin Tafnut, Tochter des Ra."

"Ta-soni-nofrit, Tochter des Rā, die Kyria von Ombi, "das Auge des Rā, die Herrin des himmels, die Königin aller Götter, die kluge, junge, anmuthige Frau, die huldreiche Herrin von süßer Liebenswürdigkeit."

"Ta-soni-nofrit von Klein-Apollinopolis, die den Bruder "an dieser Stätte [beschützt] bei ihrer Ankunft aus dem Lande "Kensit (Unter-Nubien)."

"Ta-soni-nofrit, die Große, die vereint ist mit ihrem Bru-"der, die jugendliche und kluge, die liebreiche, bei deren Anblick alle "Menschen leben, das bezaubernde Diadem an der Stirn ihres "Baters Rā."

"Ta-soni-nofrit, die Khria von Ombi, die Tochter bes "Rā, die Geliebte seines Herzens an ihrer Stelle auf seinem "Scheitel 982)."

"Ta-soni-nofrit-Tafnut, die Kyria von Ombi, das Auge "des Ra, welche aus dem Lande Kensit kommt, die Göttin "Didit."

Die Gemablin und Schwefter bes Gottes trägt hiernach ben

Hauptnamen Ta-soni-nofrit d. h. "die gute Schwester. Die ganze Bildung zeigt ein junges Gepräge, gehört also wie Horuers Set einer späten Spoche an. Die Zusammenstellung der Göttin mit Tafnut liesert einen neuen Beweis für die vollsommene Gleichheit des solaren Horuer mit Schu. Aber auch Nephthys und zwar gerade Nephthys, bekanntlich die Gemahlin des Set, trug mit Vorliebe den Titel "der Schwester des Gottes" d. h. des Osiris. Der Name Ta-soni-nosrit als Gemahlin des Horuer, des Stellvertreters des Set, bietet hierdurch eine neue Aufklärung seines Ursprungs.

204. Dieselben Bilder und Inschriften des Tempels von Ombi, welche uns über das göttliche Paar Horuer und Ta-soninofrit so reiche Ausschlüsse gegeben haben, fügen demselben die Gestalt und den Namen ihres Kindes zu, das äußerlich in der Form eines Harpotrates erscheint. Es hieß Pi-neb-tau oder
-tu, d. h. "der Herr der Welt" gewöhnlich noch mit dem Zusat:
Pi-chrud "das Kind." Seine Darstellungen lassen nicht selten die Wondscheibe in ihrer Neumondssorm auf seinem Haupte wahrsnehmen, während in anderen der Sonnendiskus das Wondzeichen vertritt. Die kleine Auswahl von Texten, welche ich solgen lasse, wird ausreichen, um eine genügende Vorstellung seines Wesens erstennen zu lassen.

"Binebtu, das Kind, der Herr von Ombi, die fleine "Sonne (d. h. zur Zeit der Winterwende) des Jahres, das viels "mals geborene."

"Pinebtu, das sehr große erste Kind des Horuer, der "große Gott und Khrios von Ombi."

"Pinebtu, das große erste Kind des Horuer, Abkömmling "des Gottes Schu, geboren von der Tafnut, herrliches Abbild "und symbolische Gestalt des Thronfolgers (Erpā) der Götter (d. h. "des äg. Kronos-Deb)."

Ueber die Bedeutung der Harpokrates-Formen, zu welchen

auch dieser zu zählen ist, habe ich mich oben S. 354 fl. in der ausführlichsten Weise geäußert. Wenn bes Binebtu-bichrud nur selten auf ben Denkmälern Erwähnung geschieht, so ist dies bem besonderen Umftande zuzuschreiben, daß die Götter von Ombi, Sebat und Set, in ben fpateren Epochen ber Geschichte Aegyptens, aus welcher uns die breitesten Nachrichtenquellen mytholoaischen Inhaltes zufließen, in den Verruf typhonischer Wesen gekommen waren und ihre Namen außerhalb Ombi lieber unterdrückt Selbst die Horuer-Maste des Set fonnte nicht von der landläufigen Furcht vor den Ombitischen Gottheiten befreien. Die Genealogie bes jungen Binebtu, bes beginnenben Sonnenund Mondlichtes, liegt in ben wenigen Beispielen, Die ich angeführt habe, klar vor Augen. Sie bestätigt aufs neue die Gleichstellung zwischen Horuer und Schu einerseits, wie zwischen Ta-soninofrit und Tafnut andererseits. Bon der Andeutung, welche den jungen Harpokrates von Ombi mit dem göttlichen Thronfolger Deb in Verbindung fest, werde ich später Nugen ziehen. Familie auf der linken Seite des Tempels von Ombi stellt sich nunmehr in folgender Genealogie bar:

Rā-Helios.

Schu-Horner-Apollon Zafnut-Tasoninofrit-Aphrodite
Binebtu (Deb-Kronos).



Hor-Bahudti von Groß-Apollinopolis. Der ägyptische Apollon.

Die griechische Uebersetung "Apollinopolis" des heiligen 205. Stadtnamens Sat-Sor, "Haus ober Wohnung bes Horus", in welchem fich ber berühmte und bis zur Stunde wohl erhaltene Tempel dieser Gottheit" befand (auf der nordwestlichen Ede des heutigen Dorfes Ebfu), verschafft die Ueberzeugung, daß die Hellenen und nach ihnen die Römer ben ägyptischen Lokalgott mit ihrem Apollon zusammenstellten. Das Beiwort "die große", welches die Rlassifer dem Namen Apollinopolis hinzufügten, unterschied sie von einer anderen Apollinopolis im ägpptischen Oberlande, welche man als "die kleine" zu bezeichnen gewohnt war. auf dem Gebiete von Dus gelegen, war eine besondere Rultus= stätte dem Horuer-Arueris-Apollon geweiht worden, mit welchem ich mich in dem vorigen Abschnitte ausführlicher beschäftigt hatte. Die Gemeinsamkeit der Götter Horuer und Hor-Bahudti ist also schon baburch durch die von den Griechen beliebte Zusammenstellung beiber mit Apollon gewährleistet.

Der Zusat Bahubti oder vielleicht richtiger Bahubiti, welcher dem Horusnamen in Groß-Apollinopolis beigefügt war, steht mit dem sehr häufigen Namen für diese Stadt Bahud, Bahudti, Bahudi <sup>983</sup>) in engster Berbindung. Seiner grammatischen Form nach bedeutet das Wort Bahudti so viel als einen, welcher zur Stadt Bahud gehört, also einen Einwohner derselben. Aehnliche Bildungen liegen in den Eigennamen der Gottheiten Nubti, Apit, Auit, Hatmehit, Chontabotit u. a. vor, worauf ich schon früher S. 380 ausmerksam gemacht habe.

Die Darstellungen zeigen ben Gott in seiner gewöhnlichsten Gestalt unter bem Bilbe bes Horuer (f. S. 529) b. h. als einen

sperberföpfigen männlichen Gott, mit der Krone des Südens und des Nordens auf seinem Haupte. Durchgehends heißt er in den begleitenden Inschriften daneben: "Hor-Bahudti, der große Gott, der buntgesiederte, der Herr des Himmels", disweisen auch noch mit dem Zusat: "welcher an der Lichtsphäre in die Erscheinung tritt (pir-em-chut)." Nach dem großen Nomen-Texte von Schu ist er "Hor-Bahudti als Rā sin der Südwelt in seiner Gestalt, "verehrt in der Stadt Bahud" 984). Er ist hiernach Rā, die Sonne, aber nur in ihrem Lause im Süden, gewissermaßen auch im astronomischen Sinne.

Seiner Stellung nach in bem Götterfreise ber Enneas nimmt er den Blat des Horus ein. Darauf führen seine häufigen Bezeichnungen als "Sohn ber Isis und Sohn bes Ofiris ober bes Denophris." Auch dieser Abstammung nach bedt er sich vollfommen mit bem Gotte Boruer. Als Kyriotatos von Groß-Appollinopolis ftieg er zum Range eines tosmogonischen Hegemon der Enneas empor, welcher burch die alles schaffende, alles belebende und erhaltende, alles regelnde und ordnende Kraft des am Himmel wandelnden Lichtes das Weltall durchdringt und im Rampfe gegen die zerstörende Macht gewaltiger Dämonen den Sieg über die Kinsterniß davonträgt. Erscheinen die letteren in den gablreichen Darstellungen an den Wänden des Tempels von Ebfu unter ber Gestalt von Nilpferden, Rrofodilen und sonstigen typhonischen Thieren, welche der Lichtgott als schöner, kräftiger (uer-pahuti, "groß an Stärke", wie ihn die Texte nennen) Mann in Begleitung seiner Genossen mit dem Specre niederstößt, so ist der Sperber oder Falke ein axm d. h. ihm geweihtes Thier, dessen buntes Befieder an die schimmernden Farben ber sommerlichen Sonne erinnern sollte und bessen Fänge die Haut der dämonischen Thiere zerfleischen. Selbst sein glanzvolles Symbol, die Sonnenscheibe über den Thoren und Thuren der Tempel und, von einer gewiffen Epoche der ägyptischen Geschichte an, über den Darstellungen an dem obersten Rande

der Stelen, trägt die lang ausgebreiteten, mit den buntesten Farben ausgefüllten Flügel des heiligen Bogels, deren getrene Abbildung sich über der Ueberschrift zu diesem Kapitel befindet. Gine nähere Beschreibung desselben habe ich oben S. 272 auf Grund der Denk-mäler-Nachrichten geliesert.

Wie Hor-Bahubti in seiner Stadt an der Spite der Enneas stand und nächst ihm die Göttin Sathor, auch wie er Bahudtit genannt, (S. 316, 2), als seine Gemahlin die zweite Stelle einnahm, so griff in dem großen Sathor-Beiligthume von Tentyra das umgekehrte Berhältnif Blat. Sathor, die Tochter des Weltschöpfers Ptah, galt als die eigentliche Herrin von Tentyra, während Hor-Bahudti, ihr Gemahl, dem Range und den Ehren nach ihr Im übrigen war der Kultus beider Gottheiten auf das engste verwandt, so daß z. B. Prozessionen zu Schiff zwischen Tentyra und Groß-Apollinopolis an denselben falendarisch verzeichneten großen Festtagen regelmäßig im Laufe des Jahres stattfanden 985), dieselben Darstellungen, Namen und Titel der Hauptgötter und ihrer Enneaden in den Seiligthümern an beiden Orten wiederkehren und dieselben typischen Urformen in der Reihe der Enncas ihnen gegenübergestellt werden. Für die Auffassung des Gottes Sor-Bahubti als Schu und biefer entsprechend ber Böttin Sathor als Tafnut ift bie S. 119 mitgetheilte Banbinschrift aus einer Arypte des Tempels von Tentyra von hoher Be-"Hor=Bahudti, welcher an biefer Stätte (Tentyra) "weilt, bas ift ber Gott Schu" und "Sathor, welche an biefer "Stätte weilt, die Göttin Tafnut". Damit ist mit einem Schlage die Frage nach der Stellung beiber im Kreise der Enneas zweifellos beantwortet, unbeschadet der kosmogonischen Bedeutung des Gottes und der Göttin als Apriotatis an der Spite der großen Enneas in der bezüglichen Kultusstätte.

Die Inschriften, mit welchen in zahlloser Menge die Bande und Säulen des großartigen Tempels von Ebfu bedeckt find und von denen

eine vortreffliche Auswahl in den Bublikationen gelehrter Forscher der Wissenschaft zugänglich geworden ist 986), beziehen sich hauptfächlich auf ben Lichtbringer Horus und auf die siegreichen Kampfe bes Gottes gegen bie Damonen ber Finfterniß, b. h. gegen Set und feine Bunbesgenoffen. In einer poetischen, oft aber auch schwülftigen und an Wortspielen und Alliterationen überreichen Sprache wieberholen sie bie Schilberungen bes im Often, auf ber arabischen Seite Aegyptens, an den Füßen der himmelsmutter Rut aus dem Meere (Nu, Nun) emporsteigenden Lichtgottes, der sich als Rafer ober als Sperber mit ausgebreitetem Flügelpaar gur Bobe emporschwingt und feinen Weg durch die gewölbte himmelsbahn in herrlichem Glanze zurücklegt. Der Osten, da wo die Weihrauchländer Arabiens liegen, ift das Heimathsland bes Gottes, bessen Sich in allen Gottheiten Aegyptens abspiegelt und beffen Abbild, die buntgeflügelte Sonnenscheibe, über ben Abyta fämmtlicher Tempel Agyptens sich in vorschriftsmäßiger Ausführung wie schützend und behütend ausbreitet. Ich lege die Uebersetzung eines hymnusartigen Textes vor, welcher sich auf der Terrasse des Tempels von Chfu befindet 987) und als Beispiel für die Sprache und Anschauungen aller übrigen bienen kann\*).

1. "Die Sonnenscheibe erhebt sich leuchtend, "Sie verscheucht den Rebel; "Die himmelshöhe ist frei vom Regen "Und die Dunkelheit ist zerstoben.

5. "Berjagt ist das Gewölk "Und der Aether siedenlos rein. "Hor-Bahudti, der große Gott, der Herr des Himmels,

"Er erhebt sich leuchtend an der Lichtsphäre des Oftens,
"Er, bessen Strahlen die Welt erhellen,

10. "Indem er den Erdfreis mit feinem Glanze erfüllt.

<sup>\*)</sup> Es ist unmöglich, in der deutschen Uebertragung die Wortspiele und Alliterationen wiederzugeben, welche fast den ganzen Text durchziehen. Für den Aegypter der Ptolemäer-Zeit, welcher die Inschrift angehört, galten diese Künsteleien als nothwendige Bestandtheile einer dichterischen Leistung, zumal auf religiösem Gebiete.

"Ift er strahlend aufgegangen im Often, alltäglich, "So ift fein Reiseziel die Stelle des vergangenen Tages. "Es erhellen feine Augen bas Erbenrund "Und es überftrahlt fein Leuchten die Welt. "Er erhebt fich glanzvoll aus bem Dzean als heiliger Rafer, "Der jeben Morgen himmelwärts ben Flug nimmt. "Seine Gestalt ist herrlich, mit golbener Scheibe "Erscheint er als großer fliegenber Rafer von reinstem Golbe. "Berr ber Götter, Schöpfer ber Götter, 20. "Allherr und König ber Reun, "Sein eigner Urfprung er felbft, "bat er Seinesgleichen nicht, "Der leuchtend aufgebende, "Bei beffen Anschauen man lebt. "Der prachtvoll fich wandelnde "In feiner Geftalt als Falt, "Bon ichonem Anblid an der großen erhabenen Stätte, "Leuchtender Strahl auf der öftlichen Seite von Bahud. "Buntgefiedert, von vollendeter Form, 30. "Seine Beburten erneuernd \*), "Tritt er aus dem Ozean in die Lichtsphäre. "Ift burchmeffen der himmel, diefe Belt erhellt, "Steigt seine Majestät zu ben elufaischen Gefilden nieder."

"Seine Geburten erneuernd" heißt es in der 30. Zeile meiner Nebertragung. Der Ausdruck bezieht sich nicht allein auf die tägliche Geburt, d. h. den Aufgang der Sonne, sondern zugleich auch auf das regelmäßige Eintreffen der Hauptsonnenpunkte im Jahreslause, an welchen, vor allem in Groß-Apollinopolis, dem ägyptischen Helios-Apollon in den Heiligthümern des Landes, nach den des sonderen Borschriften darüber, große Feste geseiert wurden. Es sind dies "die Panegyrien der Schalttage, des Neujahrs, der Ansfänge der Jahreszeiten" und "der Geburten des Gottes", wie sie in den Inschriften bezeichnet zu werden pslegen 988). Das täglich wiederkehrende Sonnenlicht, das in dem Namen des Gottes Schu

<sup>\*)</sup> Im Originale steht nutr, jenes dem allgemeinsten Gottesnamen zu Grunde liegende Stammverb, dessen Bedeutung ich S. 93 und in der Unsmerkung 100 aussührlicher besprochen habe.

seinen umfassendsten Ausbruck fand, sein Wiedererscheinen am Oftpunkte des himmels nach seinem Verschwinden in der dunklen Grabesregion, aus der es wie der Schmetterling — die Alegypter mählten das Bild des Räfers dafür — aus der Mumien=Buppe zu neuem Leben ersteht, das bildete den eigentlichen Grund und Boben, auf welchem fich ber Mythos bes Horus von Ebfu aufbaute. Innerhalb der Enneas bleibt der Gott der Sohn des Osiris, das Kind ber Isis und der Bruder ber Nephthys. Sein tägliches Hervorleuchten aus dem Feuchten nach vollendeter Berwandlung zum Käfer hat die mythologische Sprache tausendfach verwerthet und Horus als fosmogonischer und fosmischer Gott wird unterschiedsloß als ein und berfelbe betrachtet. Als solcher ift er: "ber große geflügelte Rafer (api), Bor Bahudti, ber große Bott, "der Herr des Himmels, der buntgefiederte, welcher an der Licht-"sphäre in die Erscheinung tritt, d. h. die Sonne, die Herrin aller "Sonnen, der König ber Könige, ber Herr ber Götter und ber "-? -, Gott Choper, ber sein eigener Ursprung ift, ber auf "ben Händen bes Schwesternpaares Isis und Nephthys aus dem "Dzean (nu) hervortritt 989)". Er ist als kosmogonischer Hegemon "ber, welcher fich von ben Göttern trennt und feine Geftalt vor "dem Irdischen verbirgt", - "welcher ben himmel als Wohnstätte "seiner Seele aufgehängt und die Tiefe geschaffen hat, um seinen "Leib zu verbergen" 990), mit anderen Worten, ber Schöpfer bes gangen Weltgebäudes, und beghalb "ber herr ber Götter, ber Gine "allein, der Gott des Werdens (Choper), welcher werden läßt, "was da wird" und "der als Einer leuchtend aufgeht und Unzählige "schafft, die aus ihm hervorgehen" oder "Einer allein, sein eigener "Ursprung, Allherr, Schöpfer der Götter" 991). Im Tempel von Tentyra wird er mit den Worten angesungen 992):

"Ghre fei dir, Bater ber Bäter ber Ursprünglichen, "Gott Tum, Bater ber Götter, "Rā-Samta in Tenthra, "Horus, von Groß-Apollinopolis, großer Gott, herr bes himmels! "Starkarmiger als alle Gottheiten,
"herr der Kraft, Ueberwinder der Feinde.
"Er ist es, der [zerstörte Stelle]
"Indem er Besit von der Welt nimmt.
"Schöner Jüngling (ahi) für die Götter,
"Bon leuchtender Gestalt in dem Schisse des Aethers.
Durchschwimmend den himmel vom [.....] an,
"Trägt ihn das Geschwisterpaar Isis und Nephthys.
"Hor-Bahudti, der große Gott, der herr des himmels,
"Er hat den himmel ausgehängt als Wohnung für seine Seele,
"Er hat die Tiese geschafsen für den Gott Onnophris."

So viel Namen, so viel besondere Auffassungen der solaren Natur des Lichtgottes offenbaren sich in diesen und ähnlichen Inschriften. Er ist Ra und Tum zugleich, b. h. die Sonne, er ist der Sonnenstrahl, welcher den Aether durchdringt (Schu) und als Unhur-Hor-Temā (f. S. 289) den Sieg über die Kinsterniß bavon trägt, er ift bestimmter ber Gott Borduti, b. b. bie Sonne in ihrem sommerlichen Laufe, vom Frühlingsanfang bis zum Beginn der herbstlichen Jahreszeit hin, und zugleich sein eigener Sohn Hor-Samta ober Abi, die Sonne bei ihrem täglichen Aufgange und am Anfang bes Neujahrstages (f. S. 374 fl.). In der Frühe des Tages, in der 12. Nachtstunde, breitet der aus der Buppe entschlüpfte Sonnenfäfer seine Schwingen in der Barke Ab oder Abti (auch Maad genannt) aus, um seinen glanzvollen Tageslauf zu beginnen. Ofiris, die Mumien-Buppe, hat triumphirt, benn sein Sohn Horus ist ihm als Rächer erstanden. Das Licht bes Tages hat über die Finsterniß der Nacht den Sieg davongetragen. Bater und Sohn sind identisch, nur andere Formen des Lichtes an der Hauptpunkten des Tages und des Jahres. Allein von diesem Standpunfte aus barf bie folgende Benealogie bes Bor-Bahubti ihr richtiges Verständniß gewinnen. 993)

Ra-Horchuti-Helios Hor-Bahudti-Upollon Hathor-Aphrodite von Tentyra von Apollinopolis.

> Hor-Samtu, das Kind, Ahi, ber Große, Harpokrates.

Hor-Samtu, das verjüngte Licht, Hor-Bahubti redivivus, ist die bevorzugte Form des apollinopolitischen Horus, wie er vor allem in Tenthra in taufenden hymnenartiger Anreden befungen wird. Er ist die Schlange Agathodaimon, welche sich in der Frühe des Tages, zum ersten Male am Jahresanfange, über der Lotosfnospe erhebt. "Bor-Samtu steigt leuchtend empor aus ber "Lotosknospe inmitten ber Ad-Barke, ber große Gott, welcher von "Anfang an war," - "Bor-Samtu, ber große Gott in Tentyra, "ber hehre Agathodaimon, über seiner Lotosknospe, er ist der Aga-"thodaimon, welcher aus bem Dzean (nun) emportaucht", - Ra-"Hor-Bahudti-Samta, welcher in der Dämmerung leuchtend "aufgeht",994) so und ähnlich bezeichnen die Texte den wiedergeborenen Lichtgott, ber unter bem Namen Sa-Bor zugleich bas Frühroth bedeutete 995) und beffen Wefen fich in dem "Gott Morgenstern" ober bem Blaneten Benus nach einer neuen Richtung seiner Auffassung als Berkündiger der ersten Tagesstunde 996) abspiegelte.

206. In dem Heiligthum des Gottes von Groß-Apollinopolis hatte sich, wie in jeder Kultusstätte irgend einer Lokalgottheit, ein besonderer Legendenkreis entwickelt, welcher durch ein scheindar historisches Gewand, in welches man das Leben und die Thaten des Hor-Bahudti eingewebt hatte, die Natur und das Wesen des Lichtgottes für den Uneingeweihten verhüllte: die Kriegszüge des Gottes gegen den Erzseind Set-Typhon, welche in den Abdildungen und den Inschriften an den Mauerwänden des Tempels von Edsu in aller Ausführlichkeit dargestellt sind 1997) und in ihrer Auseinandersolge lebhaft an die Arbeiten des Herakles erinnern,

bilden den hauptsächlichsten Inhalt des weit ausgesponnenen Wythos. Als handelnde Personen treten auf: Rā als Sonnengott Horchuti, neben ihm als Gemahlin die ägyptische Bellona unter ihrer semitischen Namenssorm Astarte, dann Thot, der ägyptische Hermes, welcher die Rolle eines Hierogrammateus übernimmt, Hor-Bahudti als Kämpser mit Speer, Kette und Wassenstücken verschen, und schließlich Set, der Gegner des Lichtgottes. Die beiden Führer, Horus und Set sind von ihren Begleitern und Mitkämpsern umsgeben. Die Anhänger des Hor-Bahudti gehören zur Hälste den Masen, d. h. Erzbildnern oder Schmieden, deren Name von dem Masen, d. h. Schmiede, genannten Heiligthume des Gottes in Edsu und an anderen Kultusplätzen offenbar abzuleiten ist.

Wie eine ächtgeschichtliche Erzählung beginnt der Mythos mit einem Jahresbatum: "Im Jahre 363 bes Ra-Bormachis, bes "ewig und immerdar lebenden Rönigs." Der Gott befand fich bamals im Negerlande Uaua an der ägyptischen Südgrenze, woselbst eine Verschwörung (uaua) gegen ihn angezettelt ward. Nach feiner Rudtehr von dem Kriegszuge, den wir als siegreich voraussetzen muffen, landete Ra in Ebfu und beauftragte feinen Sohn Sor-Bahudti mit ber weiteren Berfolgung der Feinde, die fich in Gestalt von Arokodilen und Nilpferden, selbst Set mit einbegriffen, ben Angriffen des Gottes zu entziehen suchten. Stets geschlagen flohen fie von Ort zu Ort weiter nordwärts, zulest bis nach Unterägppten bin; Sor-Bahudti in seiner Rriegsflotille zu Wasser hinter ihnen her. Horchuti und Thot blieben seine ungertrennlichen Begleiter. An jeder Stelle, an welcher Borus einen neuen Sieg bavongetragen hatte, ward ein besonderes Beiligthum auf seinen Namen und mit seinem Rulte gegründet, wurden Priefter eingesetzt und die heiligen Bezeichnungen, welche damit in Verbindung standen, auf die glücklichen Rämpfe und Ereignisse an Ort und Stelle bezogen. Alle Tempel, welche in dieser Weise in Ober- und Unterägppten, ja felbst in Rubien, entstanden, verehrten ben Gott Brugich, Mythologie. 36

Hor-Bahudti, d. i. Schu, neben den besonderen lokalen Bezeichnungen, und allen war die gestügelte Sonnenscheibe und der Sperber
oder Falt, vereinzelt auch der Löwe, das bleibende Symbol der
Erinnerung an den Schutzgott Aegyptens. In Oberägypten waren
dies, außer Groß-Apollinopolis, die Städte Tetmi, im Süden von
Theben, Tentyra, Hibenu, die Metropolis des 16. Nomos, in der Nähe des heutigen Minieh gelegen, Oxyrynchos und Groß-Herakleopolis, in Unterägypten Apollinopolis "des Nordens" (17. Nomos)
und Sele oder Selä (Zalu der Inschriften, 14. Nomos) und in
Nubien die Sonnenstadt Pi-Ra. Sie werden gemeinschaftlich "die
Nomenstädte des Hor-Bahudti" genannt und vier derselben als
die Mesen-"Schmiede" im Süden, Norden, Osten und Westen
bezeichnet. Auf zwei derselben werde ich weiter unten besonders
zurücksommen.

Der Rriegszug des Gottes, soweit er auf ägyptischen Boden geführt wurde, endigte an der Nordostecke bes Delta, b. h. in jenen Landschaften im Westen des heutigen Suezkanales, welche von Alters her eine Bevölkerung semitisch=chamitischer Abstammung beherbergten. Set oder Sutech besaß deshalb hier seine Hauptfultusstätten und es ist begreiflich, wenn gerade auf diesen Gebieten die Kämpfe des Horus eine hervorragende Bedeutung gewannen. "Da ließen sie los das Schiff des Rā, so berichtet der Originaltert, "und sie fuhren gen Osten. Da schaute er die Frevler. Die einen "von ihnen hatten sich in das Meer gestürzt und die anderen von "ihnen waren auf die Berge niedergefallen. Es verwandelte sich "Bor-Bahudti in die Geftalt eines Löwen mit menschlichem "Antlit und gekrönt mit der dreifachen Krone. Seine Klaue glich "einem schneidenden Messer. Er lief hinter ihnen ber und er brachte "142 Feinde gefangen zurud, die er mit feinen Rrallen tobtete. Er "riß ihnen die Zungen aus und ihr Blut ftromte auf biefe Boben."

Die Rückfahrt nach der Heimathsstätte ging auf dem Rothen Meere vor sich, woselbst das lette Drittel der verfolgten Feinde seine Zuflucht gefunden hatte. Man landete im Süden der ägyptisch= nubischen Grenze, tödtete die verschworenen Krieger vom Neger= lande Uaua und kehrte im Triumph nach Groß=Apollino= polis heim.

Wenn die Frage der Wanderung des Sonnengottes von Süd nach Nord und von Nord nach Süd möglicherweise einen astronomischen Hintergrund in sich birgt, so zeigt sie andrerseits, nach dem Beispiele der Amons Wanderung in der Inschrift von Hibs, das deutliche Bestreben, die Verbreitung des Hor-Bahudti-Kultes und die Ausdehnung seiner Heiligthümer auf historischem Boden zu erstlären. Ob der Tempel von Groß-Apollinopolis wirklich der Ausgangspunkt dieser Verehrung gewesen sei, das dürste sicher bezweiselt werden müssen.

207. Der scheinbare Widerspruch, welcher, entgegen ben Kultusvorstellungen über bas Wesen bes Gottes Horuer-Rubti in Ombi (f. S. 537), in der feindlichen Auffassung des Gottes Set, "des herrn ber Südwelt", gegenüber bem Bor-Bahudti zum Borschein tritt, findet seine Lösung durch die nothwendige Trennung eines älteren von einem jungeren Set, von welcher die Denkmäler die stärksten Beweise liefern. Sowohl bem Gotte Sorus als feinem fpateren Antagonisten Set lag die Borftellung einer solaren Eigenschaft zu Grunde, die sich genauer auf die Sonne in ihrem nördlichen und in ihrem füblichen Laufe bezog und bas Sonnenjahr fast in zwei gleiche Sälften theilte, die eine mit dem zunehmenden, die andere mit dem abnehmenden Lichte verbunden, die eine die Natur belebend, die andere sie hemmend und zum Absterben nöthigend. Hier also Set, dort Horus. So wie die Tage nach der eingetretenen Sommer-Sonnenwende fich zu verkurzen anfingen, marb ber verberbliche Einfluß bes Set sichtbar und ber Rampf um bas Licht begann zwischen Borus und Set. Nach ben talenbarischen Angaben bes Papprus Sallier No. IV. aus der Epoche Ramfes II. geschah es frühestens am 22. Thoth (jul. 10. Aug.), 21 Tage nach ber 36\*

Sonnenwende ober, mit Bezug auf die angebeutete Epoche, etwa 45 Tage nach derfelben. Am 26. deffelben Monats (14. Aug.) trat ein harter Rampf, Mann gegen Mann, zwischen beiben Göttern ein, wobei es fich um die Herrschaft über ben Suden und ben Norden handelte. Am 14 Phaophi (1. Sept.) empfing Horus die Doppelfrone über beide Weltgegenden, aber der Streit rubte nicht, benn ein Friedensschluß wird erft am 27. Athpr (14 Oct.) vollzogen, wonach Aegypten bem Sorus, bas "Rothland" (bie Wüste, besonders die im Often an Unter-Aegypten anstoßenden Theile) ber Herrschaft bes Set überliefert ward. Zwei Tage später ift ein neuer Ausgleich verzeichnet; Sorus empfängt bie weiße Krone der Südwelt, Set die rothe Krone der Nordwelt. Auch in bem Rönigstitel Hor nub Set nub und in bem Chrennamen ciner Königin Mat Hor Set "(Seherin bes horus und Set 998)" aus den Zeiten bes alten Reiches vertritt Sorus das oberägpptische, Set das unterägyptische Ronigthum, mit anderen Worten, ber eine ben Suben und ber andere ben Norden. Erst in ben spätereu Epochen der ägyptischen Geschichte wechselt die Rolle beider. füdliche Theil Aegyptens wird "Antheil des Set", der nördliche ober Unterägppten "Antheil bes Horus" genannt 999). Damit stimmt es überhaupt, daß in einer zweiten Legende, die sich an den Ramen und die Berson des Sor-Bahubti knüpft und ben Kampf bes Gottes gegen Set schilbert 1000), Borus vom Guben ber, Set vom Norben her aufbrechen, um den Streit auszufechten. einer andern Legende, welche sich auf die Vertheilung des Landes bezieht 1001) und beren Ursprung in die Zeit eines Konigs Roferfara gurudgeht, machte ber Erbgott Deb Set gum Ronig von Dberägppten, Borus jum Ronig von Unterägppten. Set erscheint nirgends als ein Kakodaimon (giebt es doch einen thebanischen Amon in Set-Geftalt 1002), sondern wie ein nothwendiges Gegenüber, das fich zum Borus wie die füdliche Sonne zur nördlichen verhält. Die enge Berbindung zwischen ben Göttern Set und

Horus wird im übrigen durch die Denkmäler vielsach bezeugt. In einem durch Textworte erläuterten Doppelbilde 1003) aus der Zeit Thotmosis III. treten Set und der Gott Horus von Groß-Apollinopolis oder Bahudti in entsprechender Weise einander gegenüber. Auf der rechten Seite der Borstellung ist das Bild des Gottes Set, welcher unter den Namen und Titeln: "Set, der "Herr der süblichen Welt, der Herr des Himmels, bezaubernde "(Uerhku), der Sohn der Göttin Nut, der sehr starke in der "Stadt Sessu geschilbert wird. Ihm gegenüber besindet sich der "herberföpsige Bahudti, der große Gott, der buntgesiederte, der "Herr des Himmels, aus der Stadt Hibenu und aus Nean, auf "der nörblichen Seite."

In einer andern Darftellung, in der Felsengrotte von Abahuba 1004), aus der Epoche der XVIII. Dynastie, befinden sich der Ombitische Set zur rechten, Horus zur linken Seite Pharaos, über beffen Haupte die geflügelte Sonnenscheibe schwebt. lautende Inschrift über jedem ber beiben Klügel: "ber große Gott Bahubti" weist barauf bin, bag "Set von Ombos, ber herr ber sublichen Welt", wie ihn die Beischrift nennt, mit dem rechten Sonnenflügel b. h. auf der südlichen Seite befindlichen (f. S. 273) und horus mit bem linken ober bem nördlichen in Busammenhang gebracht ward, daß beide Götter mithin nur gesonderte Auffassungen des Ginen Sor Babubti repräsentirten. Auch die Doppelrolle des Horuer-Nubti in Ombi wird hierdurch aufgeklärt (f. S. 537). Derselbe Gebanke liegt ben Darstellungen zu Grunde, in welchen gemeinschaftlich Set und Sorus ben König mit bem Reinigungswaffer überschütten, wobei ersterer wiederum den Guden und letterer ben Norden vertritt 1005). Die den beiden Göttern zuge= theilte Rolle ift uralten Ursprungs, benn in sämmtlichen Byramiden-Inschriften erscheinen Set und Horus als Götter ber Reinigung und der königlichen Beihe 1006). In Bezug auf die Vertretung des Set durch Thot verweise ich auf meine Bemerkung über den äg. Hermes.



Horus - Apollon von der Stadt Hibenu (Abiu?)

208. In der Vorstellung aus der Zeit des dritten Thotmosis, von der ich so eben gesprochen hatte, erscheint Hor-Bahudti zusgleich als Lokalgott von Hibenu oder der Metropolis des 16. obersägyptischen Nomos. Ihre Stiftung ist durch eine Erzählung des langen Horus-Mythos Schu bezeugt (s. S. 554) und die Gleichheit ihres göttlichen Kyrios mit dem Horus von Apollinopolis durch mythologische Inschriften, wie die folgende, erwiesen: "Bahudti, "der große Gott und Herr des Himmels, der buntgesiederte welcher "an in Lichtsphäre in die Erscheinung tritt, der in der Stadt "Hebenu weilt." Nach gewohnter Weise führte die Stadt mehrere Nebennamen, unter denen sich Hat-uer, oder Hir-uer, Abot oder Sit-Abot ("Land des Ostens") und Mah am meisten bes merkbar machen.

Als Bater bes Gottes erscheint ber ägyptische Kronos Deb unter ber Lokalform eines widderköpfigen Chnum; als Hegemon feiner Rultusftätte beift er "Chnum-Ra, ber Berr von Sir-uer", an ber Seite einer "Sathor, Herrin von Nefrus" 1007), sonst auch nur "Chnum, herr von hir-uer, wie g. B. in ben Grabertegten von Beni-Sassan. Als Mutter tritt die froschföpfige Göttin Sagit auf, die als "Königin in ber Stadt Bir-uer" ober "in ber Oftstadt Abot" in den Romosterten selten übergangen wird. bem Bater bemerkt ein Text, ben ich an Ort und Stelle in Erment feiner Zeit fopiert hatte: "Chnum, der Aprios von Sir-uer, der "große Gott, Ryrios von Nefrus, bas ift nämlich ber Gott Suteb "(Beinamen bes Deb), welcher ben Sohn aus feinem Leibe burch ben Obem seines Mundes gebildet hat", b. h. benselben Schu als Harpofrates, von bem ich oben S. 377 (vergl. noch besonders S. 379) ausführlicher gesprochen hatte. Die Darftellungen zeigen ben erwachsenen Horusjungling mit Sperbertopf auf bem Ruden einer Orpr-Antilope, des typhonischen, dem Set geweihten Thicres, mit gesenttem Speere ben Raden beffelben burchbohrend. Bisweilen wird das Bild bes langentragenden Gottes durch einen Sperber vertreten, welcher auf dem Rücken des Ornx seinen Blat eingenommen hat. Er ist bann "Horus als Sperber auf bem Ruden "ber Orgr-Antilope, welcher in seinem Tempel in der Stadt Dah "ruht", wie ihn der große Nomentert von Edfu bezeichnet 1008). Die Inschriften, welche die Nomengötter zu begleiten und ihre Bedeutung zu erklären pflegen, behandeln den Sieg des Sperbers über den Dryr in Bebenu in breitefter Beife. "Dein Sohn Borus, - fo wird Ofiris 3. B. in einem berfelben angerufen, - ift beforgt für "dich. Er erscheint als ein prachtvoller Sperber (Terti), welcher "seine Fange ausspreizt, indem er die Feinde Aegyptens zerfleischt" 1009).

209. Wie dem Gotte Amon der Westen der Welt zugefallen war, so gehörte dem Gotte Horus, auch in seiner Schu-Form, der östliche Theil derselben an. Dieser Gegensat sindet seinen Ausbruck in vielfachen Inschriften auf den Denkmälern. Auf der Morgenseite des Delta waren es hauptsächlich zwei größere Nomengebiete mit ben Mittelpunkten Sele und Phakuffa, um mich ber griechisch= römischen Bezeichnungen zu bedienen, in welchen bem Sor-Bahudti-Schu besondere Rultusstätten geweiht maren. Sele, oder wie die Metropolis nach ihrer bieroglyphischen Schreibart beißt: Baru, Balu, häufig als "Festung" aufgeführt und bildlich bargeftellt 1010) galt als die Hauptstadt bes 14. Nomos in Unterägypten, beffen Name Chontabot, "die Spite des Oftens", deutlich genug auf seine vorgeschobene Lage nach Often hinweist. In ber "Festung, "welche zu Zalu gehört", oder in "der Festung im nördlichen Theile" (Aegyptens) 1011) befand sich das Heiligthum des Gottes, das sog. Masen ("die Schmiede"), welches zum Unterschiede vom "Masen "des Südens" in Groß-Apollinopolisauch "das Mafen des Nordens" genannt wurde und der gangen Stadt eine ihrer heiligen Benennungen verlieh. Damit stimmt es überein, daß ein neuer, gelegentlich auftauchender Name "Debu des Nordens" an die profane Bezeichnung Debu (des Südens), d. i. Edfu der Gegenwart, für Groß-Apollinopolis erinnert. Erwähnt sei noch, daß Festung und Stadt zu beiden Seiten eines überbrückten Ranales gelegen mar, welcher ben heutigen Ballah = See mit dem Menzaleh = See im Norden verband und den Namen Schi-Hor b. i. "Ranal des Horus" führte. Das ist unzweiselhaft die in der Bibel als Schihor erwähnte östliche Wassergrenze bes Landes Aegypten.

Der stark besestigte Nomos von Chontabot, oder "das Land "von Zalu (Sele)", spielte bereits in den ältesten Zeiten Aegyptens als östliches Grenzgebiet eine wichtige Rolle. Semitische Einwanderer hatten sich hier angesiedelt, das ägyptische Unterthanenrecht erworden und sich dem Zwange der pharaonischen Aussicht fügen müssen. Horus erschien wie ein Sinnbild der ägyptischen Herrschaft über Set oder den Semitismus.

Der Schutgott bes Landes, die Lokalform bes Hor-Bahudti-Schu, in dem nordöftlichsten Winkel Aegyptens, von welchem an das eigentliche "Rothe Land" ber arabischen Wüste seinen Ansang nahm, führte Namen und Titel wie: "Borus, ber Berr bes Dafen, ber große Gott und herr bes himmels, in Chontabot", -"Borus, der Berr des Mafen, der Berr von Sele", - Borus, ber herr bes Mafen, der große Gott und herr bes himmels, ber "Löwe (tam) in Sele, ber schöne Jüngling, welcher von Isis ge-"boren ward, welcher den Anmarsch der Feinde gegen Aegypten "(genauer: "Land des heiligen Auges", "abwehrt", - "Bor-Bahudti, "ber große Gott, ber Berr von Bi (Buto) und Mafen (Sele), "ber prachtvolle Sperber im Often, der Herr von Chontabot" u. a. m. Seine Bezeichnung als Löwe schulbet ihren Ursprung jener Legenbe, die sich an die Züge und Kämpfe des apollinopolischen Horus knüpft und welche ich S. 554 fl. auszüglich mitgetheilt hatte. Als Ueberwinder des Set ist der Horuslowe zugleich der Vertheidiger des östlichen Landes der Aegypter. "Den weißen Löwen, Herrn des "Masen" (Sele) nennt ihn im Text neben einer Löwengestalt; "ber "Löwe als Horus, ber Schläger seiner Feinde, verehrt in der Stadt Bi-Bor-Masen", b. i. die Stadt bes Horus vom Masen, heißt er in bem großen Nomenterte von Ebfu, "Bor-neb-Mafen (B. "Herr bes Masen), ber große Gott und Herr bes himmels, ber "Löwe in Sele, . . . ber Herr bes Subens und bes Nordens, "Schüter Megyptens gegen bie Rothlander, eiferne Mauer für fein "Masen im Suben (Groß-Apollinopolis), der fonigliche Schirmer seines Masen im Norden (Sele)" wird er in einem andern Texte angerufen, und von einem Könige fagt man: "er gleicht dem Löwen, "welcher ben Set-Orge nach ben affatischen Ländern gurudbrangt, "um die Festung im nördlichen Theile Aegyptens zu schirmen, ein' "Gott in ihr als Berr ber beiben Mafen, eine Mauer für Aegypten "am Orion (im Guben) und am Geftirn bes großen Baren (im In dieser Weise ist der Gott "der Thorhüter Aegyp-"Norden)." tenø" 10 12).

In den bildlichen Darstellungen aus Ptolemäerzeit, welche dem Aprios von Sele geweiht sind, erscheint er bald wie ein König mit

der rothen Krone des Nordens, oder mit der Doppelfrone des Sübens und bes Norbens auf bem Saupte, balb in löwentöpfiger Form, mit derselben Krone geschmückt, den Speer in seiner Hand auf ein Nilpferd, die symbolische Geftalt Set's, gerichtet 10 13). Neben dem Sperber und dem Löwen, denen sich häufig der geflügelte Rafer (S. 249) zugesellt, mar es ber Bogel Benu, eine Reiherart, mit zwei langen Febern am Hinterkopfe, aus welchen die Griechen ben fabelhaften, durch nichts erwiesenen Phonix schufen, der mit dem äg. Apollon von Sele in verwandtschaftliche Verbindung gebracht wurde und dem Tempelgebiete von Sele den Namen "Land des Benu=Bogels" verlieh. Gine besondere Rultusstätte, Sat-Benu ober Ta-Benu "Wohnstätte bes Benu" genannte Ort, vielleicht bas alte Daphnä, beffen Schutthugel gegenwärtig noch bei Tell-Defenneh, in der Rähe von Al-Dantara, vorhanden sind, lag nicht fern vom alten Sele.

Wie Hor-Bahubti, das Gegenbild des Horus von Sele, in den süblichen Theilen Negyptens Sohn des Osiris und der Isis heißt, troß seiner nachgewiesenen Stellung als Schu in der Reihe der Gottheiten der großen Enneas, so geben auch die Denkmäler dem Kyrios von Sele dasselbe Elternpaar, wobei es nicht zu übersehen ist, daß Osiris ebenso wohl als Vater und Sohn, wie Isis als Mutter und Tochter des unteräg. Horus erscheint. Auf diese, den Negyptern geläusige Vorstellung, die mit dem Wesen des Gottesbegriffes im engsten Zusammenhange steht, habe ich S. 94 bereits ausmerksam gemacht. In Sele tritt Osiris unter dem gewöhnlichen Namen Fentes-anch d. i. "seine Nase ist das Leben", Isis als Chontabotit "die zum Nomos "Chontabot gehört" auf, der Vater nicht selten dem Sohne gleichgestellt, die Mutter dagegen als Tochter ihres Sohnes ausgeführt.

Die Bedeutung ber erwähnten Gottheiten als Lichtgötter flart nebenbei bieses sonderbare Berhältniß in der verständlichsten Beise auf. Ofiris ist nicht nur, in Gestalt bes die Flügel ausbreitenden Käfers und unter dem Namen Cheperr, "die werdende" Sonne, welche als Hor-Bahudti oder als Horus von Sele am östzlichen Horizonte aus dunkler Grabesnacht am Himmel emporsteigt, sondern auch, unter dem Bilde und dem Namen des Benu-Bogels, das neue Licht des Mondes, welches am Ansange jedes Mondemonats sichtbar wird und als besonders gute Borbedeutung galt, wenn sein Erscheinen mit den Hauptpunkten des Sonnenjahres oder mit den Daten für gewisse Feste zusammensiel. Isis vertrat an dem Hauptselte des ganzen Sonnenjahres, der Neujahrsseier, das Sothisgestirn, so daß der gleichzeitige Aufgang der Sonne am Tage der Sonnenwende, des Sirius und des Neumondes die glücklichste Constellation der drei leuchtenden Himmelskörper sür den Ansang des Sonnenjahres bildete. Man wird hiernach den eigentlichen Sinn der folgenden Inschriften verstehen welche den Texten auf den Wänden der Tempel von Tentyra und Sosu entlehnt sind.

Vom Osiris heißt es: "Er erwacht aus dem Schlase und er "schwingt sich empor als Benu-Bogel. Er nimmt seinen Platz "am himmel als zunehmender Mond (uhm-qai) ein", oder "hat "er die untere hemisphäre durchlausen, so fliegt er zur oberen hemissphäre hinauf als Mond, indem er die Erde erleuchtet gleichwie "ein Lichtgott (xuti) an der oberen hemisphäre" 1014).

In dem großen Nomentexte von Sbfu wird Horus von Sele mit den Worten befungen:

"Du bift ber Löwe, [welcher aufgeht] im Often und untergeht "im Weften".

"Du bist der prachtvolle Benu-Bogel in der oberen Hemi-"sphäre, welcher auf der Spitze des Weidenbaumes niederhockt".

"Du bist der Herr des Fluges, wecher die Flügel ausbreitet, "der heilige Käser, der sich in seiner Gestalt erneuert".

Die in dem zweiten Absatz enthaltene Anspielung findet ihren deutlichen Beweis in der Darstellung in einem Felsengrabe nahe bei dem heutigen Orte Hou (Klein = Diospolis). Man sieht darin

einen Baum, welcher seine Zweige über ben Sargkasten bes Osiris ausbreitet. Ein Bogel "Benu bes Osiris" genannt, ruht auf ben Aesten unterhalb ber Spize bes Baumes 1015). Auch in Heliopolis-On gab es ein Heiligthum bes Benu in dem Haupttempel bes Sonnengottes, von Hermapion durch "Naos des Phönix" in seiner Uebersetzung eines römischen Obelisten übertragen. Darauf bezieht sich u. a. die Stelle auf der Metternich-Stele: "Du bist der "Benu-Vogel, groß durch seine Geburt, auf der Spize der Weiden "bes hehren Tempels des Alten (Osiris) in On". In demselben Heiligthum, auch Hat-Benben genannt (s. S. 262), befand sich außerdem Gott Schu, Sohn Atum's 1018). Kein Zweisel, daß der Benu-Kultus von Heliopolis nach Sele übertragen wurde.

In einem bekannten Osiris-Texte in Tenthra wird der genannte Gott angesungen. "Bist du nicht in Sele im Lande Chontabot? "Die Stadt Deb (Gbsu) im Norden enthält Deine Herrlichkeit. "Du bist der Käser, welcher zuerst aus Abydos ans Licht hervor= "tritt. Dein Sohn Horus ist der Thorhüter Aegyptens".

Neben dem Gotte "Fentef-anch, dem großen Gotte in "Chontabot" erscheint eine Hathor-Isis als "Chontabotit "in der Metropolis von Chontabot, welche ihr Kind im Masen "ernährt 1017)" oder als "Isis, die Beschützerin ihres Sohnes in "Sele" 1018), der als Pilot die Spite seines Kriegsschiffes ein= "nimmt und sesten Muthes ist dei dem Morden der Feinde des "Gottes Fentef-anch."

Auf den Jahresanfang bezieht sich eine Inschrift, welche den Tempel von Tenthra bezeichnet als "das blühende Haus der Göttin "Rechit (Nebenname der Hathor) mit dem Löwen und seiner "Tochter, dem Gotte Horus des Ostens (Sonne der Sonnenwende) "und der Göttin Chontabotit (Sothis). Sie fassen ihren Leib "am Himmel am Neujahrsseste, sich mit einander verbindend." 1019)

Der Name ber Göttin Chontabotit von Sele steht nicht vereinzelt ba. Wir werden fie später wiederfinden, da fie als Ge-

mahlin bes unterweltlichen Osiris von Panopolis zugleich die Mutter bes Gottes Min-Hor-nacht, des zunehmenden Wondlichtes, des ägyptischen Pan, eine bebeutungsvolle Stelle einnimmt.

Ich schließe diese Besprechung mit der Genealogie dieser Schu-Form in der Stadt Sele:

Fentefanch-Osiris Chontabotit-Isis
Hor-neb-Masen
von Sele.



Soptu, Sopt im Nomos von Arabia.

210. In dem großen Nomentexte von Edfu, der für die mythoslogischen Studien des äg. Pantheon als die werthvollste Quelle bezeichnet werden muß, heißt es vom Schutpatron des 20. Nomos Unterägytens oder vom Arabia wörtlich: "Schu ist darin als "Gott Sopt, der Schläger der Bergvölker". Damit ist von vorn herein jeder Zweisel an seiner Gleichstellung mit Schu ausgehoben.

Er erscheint in den Darstellungen als eine männliche Gottheit mit Sperberkopf und zwei hohen Federn über der Sonnenscheibe auf seinem Haupte, also in der Gestalt des hermonthischen Lokalgottes Month, oder mit menschlichem Angesicht und den vier Federn des Gottes Anhur (s. S. 488) auf Bockshörnern.

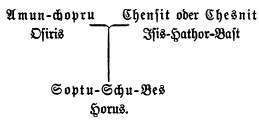
Seinem Stammbaume nach ist er, wie die vorher erwähnten Gottheiten, ein Sohn des Osicis und der Isis und zugleich ber Nachfolger seines Baters im Königsthume Aegyptens. "Sopt, "Herr des Ostens (Abot-Aradia), das ist der Sohn des Osiris, "welcher als König gekrönt ist auf dem Throne seines Baters, der "Beschützer Aegyptens und der Schirmer der Heiligthümer der "Götter" nennt ihn eine Inschrift neben seiner Gestalt, 1020) und eine andere an Osiris gerichtet, 1021) bestätigt dies mit den Worten: "Sopt, der Herr des Ostlandes (Aradia) . . . . er ist als dein Sohn "auf deinem Throne in Ewigkeit hin". Ein Text in Edsu<sup>1022</sup>) preist ihn als "goldener Horus, Sohn der Isis, mächtiger Gott "Sopt".

Seine Kultusstätte, zugleich die Hauptstadt bes Nomos Arabia, führte nach ihm den heiligen Namen Bi-Sopt "die Wohnung des Sopt", welcher sich in der arabifirten Gestalt Saft bis auf den heutigen Tag in der Erinnerung erhalten hat und einem Dorfe in füdöstlicher Richtung vom alten Bubastus angehört. Eine andere Bezeichnung besselben Ortes lautete Sat-nebes, "bie Stadt bes Nebes=Baumes" nach einer dem Schutpatron geheiligten Baumart (vielleicht Cordia Sebestena, ober Zizyphus Lotos W. nach den neuesten Untersuchungen darüber). Dunkel und unaufgeklärt ist ber gemeinsame Rame Schesem als Nebenbezeichnung für bie Stadt und das Land 1023). Das Gebiet des Sopt=Rultus muß sich weit nach Often hinein erstreckt haben, da selbst die Inschriften in den Rupfer = Minen und an den Felswänden der Berge auf der Sinar-Balbinsel von den ältesten Reiten an des "Sopt, bes Herrn bes Oftens" (Arabia) gedenken 1024). Man versteht es beshalb, wenn bei der Osiris-Keier in Tentyra der Gott Sopt erscheint und sich an den verstorbenen Bater mit den Worten wendet: "Ich bringe Dir ben Grünstein aus der Umgebung der Stadt "Hat-qa. Heiter sei Dein Angesicht, indem Du ihn anschaust. "Das ist ein Brachtgestein, an der Hand (als Ring), der als "Talisman für beinen Leib bient." 1025) Der grüne Stein aus Satga, wie ber Ort genannt wird, fann nur ber fog. Türkis vom Sinar fein, ber bereits im Alten Reiche im Badi Maghara gebrochen ward und deffen Minen in der Nähe einer bewohnten Arbeiter-Kolonie (Hatqa) gelegen waren, deren Reste noch heutigen Tages erkennbar sind 1026).

Die Herrschaft des Gottes Sopt über die östlichsten Theile bes ägyptischen Reiches im engeren Sinne erklärt es zur Genüge, wenn er bald als "Herr bes Oftens", wie 3. B. in Wadi Maghara, bald als "Horus" ober "Seele (bai) bes Oftens" in ben Inschriften angerufen wird. Bereint finden sich beide Namen z. B. in bem Texte1027) "Sopt, Horus bes Oftens "(Hur-abot) als "Seele bes Oftens in ben Rothlandern (f. S. 556), Borus, ber "Schläger ber Bergvölker". Dem Horus von Sibenu (G. 558) verwandt, ist Sopt ein Kriegsgott wie Anhur und seine Rolle als Bertheibiger Acgyptens gegen die Ausländer (gewöhnlich in der tuphonischen Gestalt bes Gottes Set, auch in bessen Auffassung als Baal, personificirt) auf ber östlichen Seite bes Deltagebietes, beutlich vorgezeichnet. Als sein heiliges Thier galt 1 ein hodender Sperber, Kambes genannt, nicht felten mit bem Feberpaar auf dem Kopfe 🧘 , und als sein ihm eigenthümliches Symbol das Dreieck A, welches zugleich die Aussprache des Gottesnamens Soptu, Sopt in fich schloß 1028). In dieser symbolischen Gestalt beschreibt ihn ein Text als "Meister Sopt, Seele des Oftens, "großer, hodender Sperber mit breitem Keberpaar" 1029).

In der Stellung des Kyriotatos seiligthums nimmt er nach Sitte und Gewohnheit die Stelle des kosmogonischen Propator der großen Enneas ein. Als solcher ist er "der, welcher zusgerst war als Einer, der Schöpfer von Millionen, aus dessen "Augenpaar Hunderttausende hervorgegangen sind" 1030). Ueber seine Namen und Formen, nicht weniger über seine Göttergesellschaft und seine Symbole, gewähren die Darstellungen und Inschriften auf dem Naos von Saft (jest in Bulaq) aus den Leiten Königs Nekta-

nebos I die reichsten Aufschlüsse 1031). Seine Rapelle heißt barin "ber Naos des Sopt-Schu, des Sohnes des Rā", wichtig wegen ber Verbindung bes Schu-Namens mit dem seinigen, und seine Gestalt als arabischer Gott Bes ist burch die Inschrift baneben "Sopt, ber Schläger ber Bergvölfer" vollftanbig verburgt. Gine löwenköpfige Mumie mit der Südkrone geschmückt heißt Bes-Hor. Auch der Nebesbaum findet sich unter den reichen Abbildungen. Bald ift es ber Gott in Sperbergeftalt, balb Schu, bald feine Hathorische Mutter, welche im Schatten bes Baumes ihren Plat einnehmen. Die Mutter, welche wir als Isis kennen gelernt haben, führt in den Inschriften neben dem allgemeinen bekannten Namen Hathor, Baft, Mut-nuter ("bie Gottesmutter") 1032) die Lokal= bezeichnung Chasnit ober Chenfit. Alls folche erscheint fie auf den Abbildungen des Naos von Saft unter der Geftalt einer stehenden weiblichen Mumie, mit der Feder der Mat (f. S. 477. 6) auf bem Haupte, oder als thronende Hathor oder als sitende Göttin mit dem Ropfe eines weiblichen Kalbes. An Stelle des Ofirisnamens finde ich allenthalben in den auf den Nomos Arabia bezüglichen Texten die Bezeichnung Amun-chopru b. h. "der, deffen Geftalt verborgen ift". Die göttliche Trias vom Nomos Arabia ist somit in folgenden Ramen vertreten:



211. Einen besonderen, später autonomen Distrift im Nomos Arabia bildete die gleichnamige Stadt und Landschaft An, Ain, wahrscheinlich Aean beim Plinius, welche die an guten Kalksteinsbrüchen gebirgige Wüste auf "der Ostseite des Memphitischen Brugsch, Mythologie.

Nomos" umfaßte. An ihrem weftlichen Ausläufer, Memphis gegenüber, lag ber Berg Tu-roau ober Ro-aui b. i. bas ägyptische Troja, das heutige Turra, am Juge ber vortrefflichen Kalfsteinbrüche des Mokattam 1033). Die gleiche Bedeutung bes (Memphitischen) Ain mit bem ag. griech. Tu-raui-Troja wird burch inschriftliche Ueberlieferung ausdrücklich bestätigt 1034). Auch hier hatte "Sopt, ber Berr bes Oftens", eine besondere Rultus= stätte gefunden, benn "Sopt, ber Herr ber Oftstadt, ber große Gott im Lande Ain" wird ausdrücklich erwähnt 1035) und seine Gleichheit mit hor-Bahubti ober auch mit Chonfu-Noferhotep-Schu durch Texte wie bie folgenden: "Bor-Bahudti, ber große Gott "und Herr des Himmels, ber an der oberen Bemisphäre in die Er-"scheinung tritt, ber in Ain weilt" ober "Chonfu-Roferhotep-"Schu... aus Uin im Memphitischen Lande zweifellos verbürgt 1036). Die besonders auf den Todtenstelen von Memphis genannte Söttin Mut-Sathor mit bem Beinamen Chonti-abuinutru beißt "die Herrin von Ain" und da in gleicher Weise von einem "Rā in Ain" die Rede ist 1037), so hält es nicht schwer, die Familie der Kyrioi von Troja zusammenzustellen, wie das folgende Schema zeigt:



In der Ptolemäischen Spoche bildete das gebirgsreiche Land von Nin einen autonomen Distrikt, der am Schlusse des Nomensverzeichnisses des oberen und unteren Aegyptens auf einzelnen Denkmälern namentlich aufgeführt wird. Sein Gebiet umfaßte die ganze östliche Wüste, welche sich bis zum heutigen Wadi-Tumilat erstreckt, einschließlich der bebauten Kanalrinne, als deren Hauptort die alte

Stadt Pitum (Patumos, später Heroonpolis genannt) angesehen ward. Es kann daher nicht auffallen, wenn die in Pitum gesundenen Denkmäler, die Herr Naville aus Genf jüngst zu Tage gefördert hat, des Namens Ain gedenken. Pitum, "das Thor des Ostens" oder Arabias nach den Inschriften, lag recht eigentlich im Bereiche des "Horus des Ostens", der als solcher deßhalb den Beinamen Hur-xonti-Ain "Horus von der Landschaft Aean" jührte, während seiner Mutter der Vollname "Hathor, Herrin von Nean" zu Theil wurde.

Es blieben mir noch zwei hervorragende Lokalformen des Gottes Schu zu betrachten übrig, nämlich den thebanischen Amon, genauer Amon-uer oder "der ältere", und den hermonthischen Month, welche beide ihrer Auffassung nach dem Gotte Hor-uer oder dem "älteren Horus" entsprechen. Da sie jedoch mit dem Osiris-Kreise im engsten Zusammenhange stehen und in dem Sohne Horus des Gottes aufgehen, so verweise ich den Leser auf das betreffende Kapitel über Horus.

## II. Glied der Enneas

ober



Die Göttin Tafnit, Tafnut, Tafni, Tafnu, griech. Typhi <sup>1039</sup>)
bie äg. Aphrodite.

212. Bereits früher habe ich mich an verschiedenen Stellen meines Werkes über die Entstehung und Bedeutung des Namens der Göttin geäußert. Wie ihr Bruder und Gatte Schu, so wurde auch sie als ein Auswurf des Urvaters Rā-Tum angesehen (SS. 422. 427) d. h. als der ausgegossene Lichtstrahl, welcher vom Urquell alles Lebens am Ansang der Schöpfung ausgegangen war und aus den beiden Augen Gottes, der Sonne und dem Wonde, seinen Glanz durch den Aether auf die Erde fallen ließ. Das Zwillingspaar Schu und Tafnut, die Kinder Kā's, des äg. Helios, empfingen zunächst als Lichtgottheiten ihre besondere Bebeutung, denn Schu, wie ein, freilich spätes Denkmal uns darüber

belehrt (S. 195), wurde zum rechten Auge oder zum äg. Helios und seine Schwester Tasnut zum linken oder zur äg. Selene. Wie Schu zugleich die Luft und den Wind vertrat, vor allem den kühlenden, den Aegyptern "süßen" d. h. angenehmsten Nordwind, welcher aus der Nase Gottes hervortrat (S. 195), so wurde auch Tasnut als eine Windgöttin betrachtet, welche den Odem den sterblichen Menschen und den unsterblichen Göttern spendete. Daher die Rede in den Inschriften von dem Winde, welcher als Gott oder aus dem Gotte Schu hervortritt und von dem "guten Nordwinde", welcher als Göttin Tasnut erquickt" 1040). Die Deutungen, welche sich an die ältesten Namen der Göttin: Tasnit oder Tasni knüpsten, wie er bereits in den Pyramiden-Inschriften geschrieben wird, erhalten durch die veränderte Schreibart Tasnut d. i. Tas-Nut, "Erguß der Göttin Nut" oder des Himmels, einen neuen Sinn, der auf den Himmelsthau in mondheller Nacht bezogen zu sein scheint.

Der Name Tafnut mit seinen Nebenformen ist ein allgemein umfassender, denn er bildet gleichsam den letzten und höchsten Ausbruck der ersten Emanation des Göttlichen nach der weiblichen Auffassung hin. Da, wo Gott Schu an den verschiedensten Rultus= stätten bes Landes unter den mannigfaltigsten Lokalbezeichnungen und Lokaldarstellungen verehrt ward, trat ihm Tafnut, Schwester, als Gemahlin zur Seite und wechselte je nach ben Pläten ber Berehrung ihres Bruders mit ihm die Namen und die Kormen ihrer Bilder. So erschien Tafnut als Nohemāut im oberäg. Hermopolis (S. 483), als Menhit in Latopolis (S. 503), als Sochit in Memphis, als Upsit in Nubien (S. 484) und wie sonst noch ihre Ramen gelautet hatten (vergl. S. 316 fl.). Bruder unter seiner Bezeichnung Schu in Aegypten kein besonderes Beiligthum besaß, welches zur Bildung eines heiligen Stadtnamens hätte Beranlassung geben können (S. 435), so entbehrt auch Tafnut bes Vorzugs einer besonderen, ausschließlich auf ihren Namen getauften Kultusstätte und die geographischen Berzeichnisse sprechen baher nirgends von einer "Wohnung der Tafnut". Im Typus Tafnut, dem zweiten Gliede innerhalb der großen Enneas, gingen seine zahlreichen Lokalformen auf.

Dasselbe gilt von den Darstellungen der Göttin, welche je nach den einzelnen Heiligthümern im Lande ihre äußere Geftalt neben ben zugehörigen Attributen wechselt. In der Reihe der Götterbilder, welche die Namen der Enneas-Gottheiten nicht felten zu bealeiten pflegen 1041), erscheint sie fast immer als weibliche Göttin mit menschlichem Angeficht, feltner als eine folche mit ber Sonnen= scheibe auf dem Haupt. Unter den Darstellungen, welche die Lokalfulte für sie geschaffen hatten, tritt bie Böttin mit grünfarbigem Löwenkopf mit der Sonnenscheibe oder der Doppelkrone barauf 1042) bei weitem am häufigsten auf. Die Anwesenheit bes Ropfes einer Löwin erklärt sich aus demselben Grunde wie bei dem lowenköpfigen Gotte Schu. Dem Geschwisterpaare, bas in bem Thierfreise von Dendera die Stelle des Zeichens der gleichfalls löwenköpfigen Zwillinge in der Rubrit des Monats Epiphi entspricht, war ein Löwenpaar geheiligt, das beiden die fo häufige Bezeichnung Arta ober Arti verlieh (f. S. 433).

Die Titel, welche den Namen der Göttin zu begleiten pflegen, lassen keine besondere Auswahl erkennen. Sie heißt: "die Tochter des Kā oder des Tum, die Herrin des Himmels und die Königin der Welt". Sie ist als Gemahlin des Königs Schu eine Königin und zwar die erste Fürstin in der Götterdynastie, (S. 417) als deren Nachsolgerinnen und Vertreterinnen die irdischen Königinnen Aegyptens selbst der äußeren Gestalt nach sich mit Vorliebe in den Vordergrund stellen.

Ihr Bater, wie es schon ihr Haupttitel "Tochter des Rā oder des Tum" ausdrückt, ist der kosmogonische Rā-Tum. Trok ihres eigenthümlichen Ursprungs als "Auswurf" des Baters wird ihr dennoch nach heliopolitischer Lehre (S. 312) eine Mutter, Hathor-Jusas, zugeschrieben, um ihrer Erzeugung und Geburt

nach menschlichen Begriffen eine scheinbare Begrundung zu geben. Ihr Wiegenland ift On-Heliopolis, nicht allein jenes irdische, beffen Ruinenstätte noch heutigen Tages vorhanden ist, sondern auch das eingebildete On auf der altägyptischen himmelstarte, auf beffen Gebiete die Morgensonne ihren täglichen Aufgang im Often feierte Wie von dem Gotte Schu "an dem oberen Sitze in On", so wird auch von der Göttin Tafnut "an dem unteren Site in On" gesprochen. Der Gegensat ift bemerkenswerth, obgleich mir die Mittel fehlen von den Denkmälern ber feine erklärende Auflösung zu liefern. Auf die Darftellung bes Zwillingspaares Schu und Tafnut als neugeborene Rinder in einer der Arppten bes Tempels von Denbera habe ich S. 424 bereits hingewiesen. Der Geburtstag beider wurde in der ptolemäischen Epoche vom 11. Pachon (= jul. 27. März) bis zum 21. deffelben Monats burch Keste feierlich begangen. Schu galt als die Sonne bei ihrem Eintritt in das Frühlingszeichen, Tafnut das in dem zwischen beiden Tagen liegenden Intervall eintretende neue Licht des Mondes (S. 366).

Wie in diesen und ähnlichen Inschriften die Göttin den milben Schein des neuen Mondes vertrat und damit ihre vorgeschriebene Rolle als "linkes Auge" des Gottes Tum erfüllte, wie sie anderersseits als Nordwind das Nilthal in der Zeit der großen Hiße durch angenehme Kühlung erquickte, so erscheint sie in vollskändigstem Gegensaße dazu auch als die seurige, brennende Hiße, welche auf die Feinde des Gottes Osiris Tod und Verderben streut (S. 431). Den Ursprung und die Wiege dieser neuen Anschauung muß man ohne Zweisel in der Nubischen Landschaft, südwärts von Elephantine an, suchen. Ich habe S. 486 fl. die Zeugnisse geliesert, welche dassür zu sprechen scheinen und die Bedeutung der Göttin als einer rächenden und strasenden in einer andern Holle sosott erkennen lassen. In Bezug auf den Ammendienst der Göttin, unter dem Beinamen Unrit, verweise ich auf die Bemerkungen und Beispiele S. 371 darüber.

## III. Glied der Enneas

ober





Deb ober Seb, griech. Keb, ber äg. Kronos.

213. Die Namen, welche ber männliche Gott, das dritte Glied in der Enneas-Reihe führt, lauten Geb, Gebb, Deb, Debet, Seb, Bes und Uzeb, Suzeb (uteb, Suteb) 1043). Der Form Deb, welche durch Schriftvarianten wohl beglaubigt erscheint, steht eine griechische Umschreibung Kēb, mit dem erklärenden Zusat: Kronos, stüßend zur Seite. Die Form Seb, gleichlautend mit dem Worte seb, sib, siu für Stern, Zeit und die Fünfzahl, liesert den Schlüssel zu den Varianten in der Schreibung seines Namens und der Zusammenstellung des ägyptischen Gottes mit dem griechischen Kronos. In Bezug auf die Entstehung des Deb-Namens verweise ich auf meine auf S. 224 fl. ausgesprochenen Vermuthungen darüber.

Die Darstellungen zeigen ihn gewöhnlich in der Gestalt eines schreitenden Mannes mit einer Gans oder einer eigenthümlichen, nur ihm zukommenden Krone auf dem Haupte. Die Gans, eine besondere, qeb, geb genannte Art (S. 172), war ihm geheiligt, in ihrer Gestalt nahm er seinen Flug himmelwärts und ihr Bild diente in der hieroglyphischen Schrift neben dem Zeichen des Gies (qeb, geb) zum schriftlichen Ausdruck des Gottesnamens. Bon dem ihm gleichfalls geheiligten Widder wird weiter unten die Rede sein.

Deb, Sohn des Schu (S. 297) und Bruder und Gemahl ber himmelsgöttin Rut, stellt, wie ich burch unzweifelhafte Stellen (f. SS. 172, 197, 238) nachgewiesen habe, ben Erbgott bar, welchem Tum die Erde bereitet hatte (S. 238). Er war die Erbe, für welche fein Deb-Name eintritt, als Element, aber eben so der Erbboden, auf welchem die fruchttragenden Bäume und Pflanzen wachsen. Es erklärt sich daraus die gelegentliche Umschreibung "Halle bes Deb" für die Erde (S. 398 fl.), wie man ähnlich für ben himmel auch "Halle bes Ra" und für bie Unterwelt "Halle des Dfiris" fagte. Der Sit des Gottes ift das Gebiet von On ober Heliopolis, die im Often gelegene himmelszone, in welcher sich die Sonne an jedem Morgen von neuem erhebt. Dort, neben ber Sykomore seiner Gemablin, ber himmelsgöttin Rut, legte "ber große Gaderer" ober bie Deb-Gans nach einem alten Bolksglauben (f. S. 171 fl.) ihr Ei, aus welchem fich ber Sonnengott wie ein Phonix erhob. Darum bezeichnen die Inschriften "den Gott Qeb als Erdboden in On" (S. 283). Die folgende Darstellung, welche ich S. 224 ausführlich beschrieben habe, läßt ihn als liegenden Mann erkennen, welcher die eine Sand dem Himmel, die andere der Erde zuwendet. Darauf bezieht sich die folgende Stelle in ben Inschriften ber Pyramide Ronigs Bepi-Phiops I. (S. 338): "es streckt Deb seine hand nach bem "Himmel und seine (andere) Hand nach der Erde aus."



In ber Reihefolge ber Könige ber Götterdynastie nimmt Deb als Beherrscher die vierte Stelle ein (S. 417). In der Hierarchie am hofe bes Ra befleibet er ben Rang eines Thronfolgers (erpa, f. S. 434) und erscheint beghalb unter bem fo häufigen Titel eines "Kronprinzen der Götter" oder "ber Götter ber großen und kleinen Enneas "1045). Ihm gehört ber Thron als zufünftiger Ronig und sein Sit führt beghalb die regelmäßige Bezeichnung: "Stuhl bes Thronfolgers". Die irdischen Rönige und ihre Bemahlinnen rühmen fich "Erben bes Deb" zu sein und "ben Stuhl bes Deb" einzunehmen 1046) (f. S. 63 397 3. 63. 71), um dadurch ihre legitime Abstammung zu beweisen und ihre Rechte auf den Ronigsthron zu tennzeichnen. Wie Sor-uer und Set, mit welchen er nicht selten zusammengestellt wird, ist er ein starker und mächtiger Gott, ein batekk ober "Schläger, Besieger" 1047) feiner Gegner, wie er 3. B. in einer neben seiner Gestalt befindlichen Inschrift genannt wird: "Deb, ber Thronfolger, ber Herrliche unter ben "Göttern, ber Sieger unter den Gottheiten ber Enneas, - ber "große Fürst (sora ur) welcher geschaffen hat, was da ist und

"welcher den Stuhl des Gottes Tat (s. S. 438, d. i. Rā) ein-"nimmt" <sup>1048</sup>).

Seiner Abstammung nach ein Sohn des Schu übernimmt er als kosmogonischer Kyrios in seiner lokalen Enneas die weltsschöpferische Holle des Gottes Tum. In diesem Sinne ist er "Deb, der Erzeuger dessen, der ihn geschaffen hat", d. h. der Vater seines Vaters <sup>1049</sup>) und, wie er in demselben Texte angerusen wird, "der, welcher geschaffen hat, was da ist". Mit Bezug auf seine fünf Kinder, welche den Schluß der Enneas der Götter bilden, heißt er "der Vater der Götter", wie seine Schwester und Mutter: "Nut, die Große, die Gebärerin "der Götter" <sup>1050</sup>). Daher nennt sich z. B. Isis: "Tochter des Seb und Kind der Kut" <sup>1051</sup>), mit andern Worten: Tochter der Erde und Kind des Himmels.

Eine neue Bezeichnung bes Gottes lautet Ka b. h. "Ebenbild, Abbild" (s. 504). In diesem Sinne ist er gleichsam der Stellvertreter des kosmogonischen Chnum in seiner Sigenschaft als Element. Wie Kā das Feuer, Schu die Lust und Osiris das
Wasser als elementares Ka symbolisirte, so vertritt Deb die Erde.
In dieser Auffassung ist ihm einer der vier heiligen Widder gewidmet, "der lebende Widder oder: der Widder, das Leben des Deb
oder Seb", welcher sich in Latoposis und in der oberäg. Stadt
Hi-uer oder Hat-uer eines besonderen Kultus neben dem Gotte,
erfreute 1052).

In den Inschriften, welche seine Darstellungen begleiten, führt er als gewöhnlichsten Titel die Bezeichnung eines "großen Gottes und Herrn des himmels und der Erde" 1053). Seltener, aber um so wichtiger ist seine Benennung: "Deb, Herr "des Erdbodens (sau-t), Herr des himmels und Fürst (haq) der Tiese" oder unteren Hemisphäre" 1054). Der "Herr der Tiese erinnert an die eigenthümliche Beziehung des Gottes Deb zu dem Todtenkultus und zu dem Reiche der Unterwelt, aus welcher sich die tägliche Sonne in der Zone von On zu ihrem neuem Ausgange in der

oberen Hemisphäre erhebt. Deb ist ein Himmelspförtner an dieser Stelle, denn er schiedt die Riegel zurück, um das Himmelsthor zu öffnen und dem kommenden Lichte den Weg frei zu machen <sup>1055</sup>). Wenn er sich in Bewegung setzt, so durchtönt der Donner den Himmel und die Erde erbebt <sup>1056</sup>). Hingestreckt oberhalb der seltssamen Gestalt zweier mit einander verbundener Löwenleiber in liegender Stellung, in welcher ich eine Personisikation der Unterswelt, unter dem Namen Aker, erkenne, ist er "der Wächter des Gottes Aker". In den Texten <sup>1057</sup>), welche diese Darstellung begleiten, heißt es von ihm: "Der Gott in diesem Bilde, er streckt "sich über Aker aus und er bewacht das Geheimnis der Tiese".

Deb ist ein Freund der Todten, die sich in Osten zu einem neuen Leben erheben und nicht mehr "im Deb d. h. auf der Erde einhersgehen" <sup>1058</sup>). Er öffnet den Berstorbenen die starren Kinnladen, Augen und Hände <sup>1059</sup>), er reicht ihnen die eigene Hand, während Nut sie umarmt, und beide begrüßen ihr Kind, den Todten, mit dem Freudegruß: "Sei willsommen bei deinen Eltern!" Deb dient als Führer an den Thoren des Himmels und in seiner Gegenswart steigt der zu neuem Leben erstandene auf der "Himmelsleiter" zur Höhe empor <sup>1060</sup>).

Die Legende, insoweit sie in den Inschriften und Nachrichten der Klassiser enthalten ist, beschäftigt sich wenig mit dem Gotte Deb und nur in den auf die Osiris-Sage bezüglichen Ueberliesserungen erscheint sein Name, wenn auch in wenig hervorragender Weise. Er tritt als "Stier" d. h. Gatte der Himmelsgöttin Nut 1061) und als zweiselhafter (s. S. 530) Bater von fünf Kindern, Osiris, Isis, Set, Nephthys und Horus (S. 411), auf. Er übergiebt Krone, Thron, Volf und Reich seinem ältesten Sohne Osiris, welcher die Herrschaft in "der Halle des Deb" d. h. auf Erden zur Freude des Baters, der Götter und Menschen übernimmt, und ertheilt seine Besehle, welche sich auf den Aus- und Untergang

ber Ofiris-Sonne beziehen (f. S. 397 fl. Z. 35, 55, 63, 71, 99, 106, 110, 130).

Ich habe S. 225 auf eine merkwürdige Stelle des Todtenbuches hingewiesen, in welcher Ofiris die Worte in den Mund gelegt werden: "Ich habe meinen Bater Deb und meine Mutter "Nut an jenem Tage der großen Berftummelung eingeschlossen." Das ägyptische Wort sad ober sa-t, welches ich durch die Uebertragung "Verstümmelung" wiedergegeben habe, ist möglichst wörtlich, da dem aufgeführten Stamme die Grundbedeutung von schneiben, zerschneiben, trennen, eigen ist. A. a. D. habe ich die damit ausgedrückte Handlung auf den leidenden Deb bezogen, aber es konnte möglich fein, daß auf eine alte, uns unbekannte Sage bei ben Aleghptern angespielt wird, welche der griechischen von der Entmannung des Uranos durch feinen Sohn Aronos verwandt war. Immerhin ist es auffallend, daß der Ausdruck sad ober sa-t gerade in diesem Sinne im Todtenbuche (17, 29 nach ber Ausg. Naville's) auf die Selbstverstümmelung des Lichtgottes Ra bezogen wird, besonders mit Rudficht auf den Zusat, daß aus den herabfallenben Blutstropfen bes Penis (ag. bah) bie Gottheiten "penes (ag. ami-bah) Ra" hervorgegangen seien, ahnlich wie, nach der griechischen Sage, die Erinnpen und Giganten aus den erdwärts fallenden Blutstropfen des Uranos. Die einzige mir noch bekannte Anspielung auf die durch sa-t ausgedrückte Handlung, mit Beziehung auf ben Gott Dfiris, befindet sich in einem Hmnus, auf welchen ich gleich zurücksommen werbe.

Wie das Götterpaar Schu und Tafnut, so verschwindet auch Deb und Nut größtentheils in den Namen der Localgottheiten, denen der Thpus des Gottes Deb und seiner Schwester und Gemahlin Nut zn Grunde lag. Dafür sließen unter den entlehnten Namen die Quellen um so reicher, welche uns über das innerste Wesen Beider erwünschte Aufschlüsse gewähren. Ich lasse die hersvorragendsten darunter der Reihe nach solgen.

Localformen des Gottes Deb oder des äg. Kronos.



a. Deb b. i. Chnum von Sat-uerit.

214. Nördlich von Groß-Hermopolis, wie es ausdrücklich bezeugt wird 1062), lag im 16. Nomos Oberäghptens und zwar in dem später Mitteläghpten genannten Theile der Südlandschaft eine Oertlichkeit, bald Hat-uerit, Ha-ueri, Hauer bald Hiuer, geschrieben, deren wörtliche Uebersetung: "Das große Haus" oder "die große Wohnung" über den Götterkultus in derselben keine Aufklärung liefert 1083). Ich habe bereits oden S. 559 auf dieselbe ausmerksam gemacht und den Nachweis geführt, daß der widderköpfige Gott Chnum, seine froschköpfige Gemahlin Haqit oder Haqi und deren Sohn, ein sperberköpfiger Horus, eine Localgestalt des Schu und derselbe, welcher in Dus als Horuer verehrt wurde (S. 535), die heilige Triade in dem Tempel von "Großhaus" zusammensetzen. Chnum, wie es die Abbildungen und Inschriften ausnahmslos bezeugen, wurde in der Gestalt des

elephantinischen Kyrios verwahrt (S. 294) und ihm "der Widber. das Leben des Deb" oder des Seb, Sib, als Thiersymbol geweiht (S. 292 fl.) Der Erdgott erscheint somit in einer äußerlich veränderten Geftalt, feine Deb-Natur ift bagegen diefelbe geblieben. Es ist daher erklärlich, daß der Tempel des Gottes bereits in den Inschriften aus den Zeiten des mittleren Reiches den Namen usxit-n-Qeb "Halle bes Och", also wie die Erde selber, oder hat-Deb "Bohnung bes Deb" führte, neben seiner heiligen Bezeichnung Bi-Chnum ober "haus bes Chnum, bes herrn von Sat-uerit" 1064). Nach dem allgemeinen Gindruck zu schließen, welchen widerkehrende, wenn auch kurze Formeln, wie fie bereits auf den Todtenstelen der 13. und 14. Opnaftie zu Tage treten, befand sich in der genannten Dertlichkeit die Stätte, auf welcher Osiris nach seinem vollendeten Triumphe und nach der für ihn gunftig ausgefallenen Entscheidung über bas Recht auf den königlichen Thron der Erde (als ma-xru) aus den Händen seines Baters die Herrschaft über die Welt übergeben wurde. Auch die Tobten, als Ka oder Abbilder des Osiris, nehmen an diesen Ehren gemeinsam mit dem Gotte Theil und empfangen, besonders in der angedeuteten Epoche ber äg. Geschichte, ben gleichen Lohn aus ben Händen ihres Erdvaters Deb. Sie heißen triumphirende Fürsten "in ber Salle bes Deb" und fie rufen ben Sonnengott an: "laß "beine Strahlen über mir leuchten, laß mich schauen ben Glanz beines "Auges und lag mich eintreten in die Wohnung des Deb, das Herz beruhigt bei dem Triumphe des Osiris" 1065).

In einem zu seiner Zeit beliebten Hymnus an den Gott Osi= ris, welcher auch im Thebanischen Todtenbuche seinen Platz gefunden hatte und dessen Text bereits auf den Denkmälern des mittleren Reiches benutzt wurde, um die Flächen einer Todtenstele zu schmücken, heißt es von dem Gotte: "Geschenkt ward ihm der "Triumph vor dem Gotte Deb" und "übergeben wurde ihm die "Würde seines Vaters (Deb) in der Halle des Deb", letzteres in jenem Doppelsinne, welcher sich auf die Umschreibung für die irdische Welt wie auf den Stadtnamen selber bezog 1066). Die Stelle: "Geschenkt ward ihm der Triumph vor Deb" ersetzt eine ausstührslichere Redaction 1067) des in Rede stehenden Osiris-Hymnus durch die Worte: "— vor der versammelten Enneas" und fügt hinzu: "vollzogen ward ihm (kmai-nf) die Handlung des Schnittes (sat) in dem großen Saale von Hiner" d. h. dieselbe, von der ich oben gesprochen hatte, ohne eine Erklärung darüber liesern zu können.

Ueber den Kultus des Gottes Deb-Chnum in der Stadt Hat-uerit im engsten Zusammenhange mit einer Osiris-Legende, welche sich auf die Uebergade der irdischen Weltherrschaft durch Deb an seinen Sohn Osiris bezog, kann nach den vorgelegten Zeugnissen kein Zweisel bestehen. Doch galt nicht er, sondern sein Sohn Horus, der ältere, als der eigentliche Kyrios des 18. Nosmos, in welchem die genannte Dertlichkeit gelegen war. Ich verweise darüber auf meine Bemerkungen (S. 558) zu dem Localgott von Hibenu.



b. Der Gott Sebeq, Sebaq, Sobaf ober Sobef, Sobf, Sowf ber griech. Suchos.

215. Die Gestalt eines männlichen Gottes mit dem grünen Kopse eines Krotodiles (von den Neghptern wurde das Thier gewöhnlich emsuh genannt) gehört zu den auffallendsten und widerwärtigsten Erscheinungen des altägyptischen Pantheon. Der greulichste und gesfährlichste Bewohner des Nilstromes erhielt durch diese Art von Bergöttlichung eine Heiligkeit, zu welcher sein Krotodilleib und seine angedorene, allem Lebenden seindliche Natur durchaus nicht zu passen scheint. Das mußten die Negypter selber herausgesühlt haben, denn ein großer Theil unter ihnen verabscheute das Thier sammt dem Krotodilgotte, in welchem sie ein Abbild des typhonischen Set wiedererkannten. Das Krotodil wurde neben dem Flußpserde als ein Bundesgenosse des Kasodaimon angesehen und von den frommen Osiris-Dienern auf das gründlichste gehaßt. Die wenigen Tempel und Städte, in welchen der frosodilsöpsige Gott eine besondere

Kultusstätte gesunden hatte, ich führe als Beispiele Krokodilonposlis in der Landschaft des Mörissees und die oberäg. Stadt Ombi oder Ombos an, standen bei der Mehrzahl der Landesbewohner gewißermaßen im Verruf und in den Nomenlisten, welche der Reihe nach die Gaue, Städte und Tempelgottheiten des oberen und unsteren ägyptischen Nilthales aufzählen, werden die Heiligthümer des Suchos und des Set und die dazu gehörigen Städte und Nomen regelmäßig übergangen, zum deutlichen Beweise für die herrschende Ansicht von der Gottlosigseit des Suchoss und des Set-Kultus. Muß auch zugegeben werden, daß der ausgeprägte Haß gegen beide Gottheiten erst in den späteren Zeiten der ägyptischen Geschichte eine so seindliche Gestalt annahm, so sind dennoch die Spuren desselben dis in die Witte des zweiten Jahrtausends vor Chr. Geb. hinein zu versolgen.

Es ist beghalb begreiflich, wenn auch für den Forscher auf dem Gebiete ber geographischen Mythologie nichts weniger als angenehm, baß die Erwähnung folcher Städte und Landschaften, in welchen Suchos und Set fich einer localen Berehrung erfreuten, auf ben Dentmälern außerhalb berfelben nur sparfam und gelegentlich eintritt. Wenn in einem Terte aus Dendera (S. 119) die Worte vorfommen: "das Krofodil, welches an dieser Stelle weilt, ift Set "nämlich" und "die Feber, welche fich über seinem Saupte befindet, "ift Dfiris nämlich", fo ift biefe an fich werthvolle Ausfage nur burch die Nothwendigkeit hervorgerufen worden, eines der Bappenzeichen für den Nomos von Tentyra, ein Krokodil mit einer Feder auf dem Ropfe, zu erklären, nachdem das Arokodil und seine göttlichen Schutherren überhaupt von dem Rultus der Götter in der Sathorstadt ausgeschlossen war. Man versteht es zu gleicher Zeit, weßhalb es gerade bie Suchos- und Set-Stabte, wie g. B. Ptolemaïs, Rrokodilonpolis und Alexandrien, sein mußten, in welcher man den ausländischen Sinwanderern gestattete, Niederlassungen zu grünben und ben eigenen Gottheiten Tempel und Altare aufzuführen.

Ein Blick auf die sogenannten Nomosmunzen aus der römischen Raiserzeit reicht aus, um die typhonischen Städte Aegyptens selbst in einer so späten Spoche sosort an den typhonischen Wappenthieren zu erkennen. Das Krofodil erscheint auf den Münzen des Omsbites, des Antaiopolites, des Arzinortes in Oberägypten, des Onuphites, des Menelartes in Unterägypten und ebendaselbst das Rilpserd auf den Münzen von Alexandria, wodurch die Kulte des Suchos und des Set genau bestimmt sind.

Wie es heilige Kälber, Stierc, Widder, Ibis u. s. w. gab, welche in einer Vierzahl auftreten und der Reihe nach als Ka oder lebende Gbenbilder der vier elementaren Götter Kā, Schu, Deb und Osiris betrachtet wurden, so gab es, haben mich meine eingehendsten Studien darüber nicht getäuscht, vier heilige Krokodile, deren gemeinschaftlicher Name gleich dem des Gottes Sobak, von den Griechen durch Suchos oder Suchis umschrieben (auch in den Eigennamen Suchammon d. i. Sobak-Amon und Petessuchis, "das Geschenk des Sobak), lautete und welche sich auf dieselben vier Ka bezogen. Dem krokodischöpfigen Suchos, welcher als Ka des Gottes Deb galt und in der Stadt Ombi verehrt wurde, sei die nachsolgende Beschreibung und Betrachtung gewidmet.

Bereits oben (S. 88 und 157) habe ich auf die Ableitung dieses Namens Sobak von einem vorhandenen Verbalstamm sok, hingewiesen, welchem die Bedeutung "zusammenfügen" zu Grunde liegt 1968). Die Richtigkeit dieser Ableitung findet auch ihren äußerslichen Beweis in dem Bilde eines Arokodiles, welches die angeführten Wortstämme zu begleiten pflegt. Im Koptischen in der kurzer Form sok (colligere) erhalten, welche an die griechische Umschrift Suchos des Gottesnamens erinnert, bedeutet das Wort soviel als zerstreutes oder getrenntes auslesen und zu einem Ganzen zusammenfügen, selbst in Bezug auf das Herz gesagt, also im übertragenen Sinne angewandt, wie unser deutsches sich sammeln d. h. sich in einen ruhigen und gelassenen Seelenzustand versehen, den Muth zusammennehmen.

Digitized by Google

Bom Unubis in seiner Gigenschaft als Ginbalsamirer bes Leibes bes Ofiris heißt ce, er stelle burch seiner Bande Arbeit die Glieber des Todten zusammen und lege das Herz an seine alte Stelle 1069). Wenngleich ich früher geneigt war, den Gottesnamen auf einen andern gleichlautenden Wortstamm zurückzuführen, welchem ein Wesser an Stelle des Krokobiles als Deutzeichen für den damit verbunbenen Begriff bes Schneibens, Lostrennens bient, und barum in bem Gotte und feinem heiligen Thiere ben Berreigenben zu erkennen, jo ift es mir dennoch später flar geworden, daß meine Bergleichung feine glückliche war. Suchos stellt vielmehr seinem innersten Wesen nach die göttliche Kraft dar, welche die durch typhonische Gewalt getrennten Theile der Natur wieder zusammenfügt und das durch ben Tod aufgelöste zu einem neuen Ganzen wieder vereinigt. diefer, verbefferten, Auffassung ist er der Vertreter der göttlichen Weisheit, welcher Sinn thatsächlich demselben Wortstamme bereits in den altesten Zeiten der agyptischen Sprache eigen ift 1070).

Wenn Horus als absterbender Greis im Lande des Westens zu Grabe geht und als Ofiris in der unterirdischen Sphäre seine Berwandlungen zu einem verjüngten Horus vollzieht, so ist es Suchos, welcher bem neugeborenen Sonnengott die Thore bes Oftens öffnet und feinen Ausgang gur Oberwelt bereitet. ben mythologischen Vorstellungen, wie sie im Todtenbuche (108, 111) in formelreicher Sprache geschildert sind, ruht der krokodilköpfige Gott in seinem Tempel aus Quarz auf dem Oftberge Bach (bem Smaragdberge), welcher ben Himmel nach Sonnenaufgang zu ftütt und in den Texten geradezu für den Often eintritt. streckt eine mächtige Schlange, Am-hah genannt, ihren Leib in die Höhe und ihre Augen sind nach dem Sonnengotte in seinem Schiffe gerichtet. "Suchos, ber Herr bes Smaragbberges" lautet der gewöhnlichste Name des Gottes oder, wie ein demotisches Exem= plar des Todtenbuches (125, 57) diese Worte überträgt: "Suchos, "der Fürst des Oftens, welcher die Sonne aufgehen läßt 1071)".

Suchos ift nach dieser Beschreibung schon ein gutthätiges Wesen und seine Stellung selbst im Todtenbuche beweist sein Ansehen und seine Bedeutung in den älteren Zeiten der äg. Geschichte. Das bezeugen ihrerseits die Namen thebanischer Könige, welche als Sobat-hotp ober "Suchos ist gnäbig" ober Sobat-emfaf ober "Suchos ist sein Schut" wiederholt in der 13. und 14. Dynastie auftreten, nachdem bereits am Schluße der 12. eine Königin als Sobat-nofru-Ra "Suchos ift die Herrlichkeit bes Ra" (Stemiophris nach Manethonischer Umschreibung) erschie-Auffallend genug ersett in den demotischen Papprusrollen, der Rame des Suchos den seines Typus Deb in der Reihe der Enneasgottheiten 1072). Selbst in dem großen gnostischen Papprus zu Leiden aus der spät-römischen Kaiserzeit werden beide Namen als gleichbedeutend angesehen. Gine Beschwörung beginnt barin (S. 20, 1 fl.) mit ben Worten: "Deffne mir ben himmel, bu "Mitter ber Götter (b. i. Rut, die Gemablin des Deb), laß mich "die Scheibe des Sonnengottes schauen, welcher auf ihm stromab-"wärts fährt, benn ich bin Suchos, ber Thronfolger unter ben "Göttern," wofür, ein Baar Gruppen später: "benn ich bin Deb, "ber Thronfolger unter ben Göttern" mit anderen, aber gleiches bedeutenden Worten gesagt wird.

Die neuentbeckten Phramiden=Inschriften von Saqqara entshalten eine Menge von Anspielungen, die sich auf den Gott Suchos beziehen und eine Reihe von Bestätigungen der später ausgesprochenen Ansichten über die Natur und das Wesen des Gottes aus den Zeiten des alten Reiches her liefern. Hier der Hauptinhalt.

Suchos giebt dem verstorbenen Osiris-König die beiden Augen zurück, er richtet seinen Mund her, er verleiht ihm den Gebrauch des Kopses, er führt ihm die Schwestern Isis und Nephthys zu, er unterstützt ihn gemeinschaftlich mit Horus und Thot im Kampse gegen Set und er setzt den Fuß auf den Kopf des unterliegenden Feindes. Er ertheilt seine Besehle, welche sich auf die Wanderung

des Todten in der oberen Hemisphäre beziehen, er öffnet die Thüren des Afer (der Unterwelt, vergl. S. 580), läßt ihn auf die Stimme des Anubis ans Licht treten, ergreift seine Hand und geleitet ihn dis zur "Himmelsleiter." Wit einem Worte, er ist der Beschützer des Todten, als solcher wird er ausdrücklich genannt, sein Freund, den er erwartet, liebend umarmt und den Weg zur ewigen Wohnung öffnet 1073). Auf astrologische Vorstellungen übertragen stellt Suchos die Naturfraft dar, welche der aufgehenden Sonne zu ihrem Siege über die Finsterniß verhilft.

Die Hauptstätte des Suchos-Kultus bildete die als typhonisch angesehene Stadt Ombi, woselbst er mit seiner Enneas die rechte Seite des Hauptheiligthumes einnahm (S. 539) und als Kyrios sich hoher Verehrung erfreute. Er galt dort zugleich als Vater des Gottes Horuer, welchem die linke Seite des Tempels geweiht war, wie ich a. a. O. bereits erwähnte. Die nachstehende Blüthenslese der Inschriften, welche seine Bilder begleiten, wird über die Gleichheit vom Deb mit Suchos jeden Zweisel zerstreuen und seine Eigenschaften im Allgemeinen wie im Besonderen, sowie einzelne seiner verwandten Localkulte genauer kennen lehren 1074).

# Suchos Deb in Ombi.

- 1. "Suchos Deb, der Bater ber Götter".
- 2. "Suchoe, Herr von Ombi, Gott Deb, Thronfolger "unter den Göttern."
- 3. "Suchos, Herr von Ombi, Gott Deb, Later ber Götter, "ber große Gott, Herr von Ptolemars."
- 4. "Suchos, Bater ber Götter, das ist ber starke unter den "Göttern und Göttinnen, der große König, der Fürst (haq) über "die neun Fremdvölker."
  - 5. "Deb, ber Thronfolger."
- 6. "Deb, ber Kronprinz unter ben Göttern, Suchos, herr "von Ombi, ber große Gott und herr ber Stadt Pi-dnut, bas

"ist ber starke unter ben Göttern und Göttinnen, ber Bertheidiger "seines Baters Ra und ber Schläger ber Uebelthater an jedem "Tage."

- 7. "Suchos, der Herr von Ombi, der große Gott und Herr "der Horusstadt (f. S. 538), Och, der Thronfolger unter den "Göttern, der Ueberwinder, welcher durch seine Stärke ausgezeich= "net ist, der Herr der Reule am Tage der Schlacht, der Helser der "Klagenden, der vielgeehrte."
- 8. "Deb, der Thronfolger unter den Göttern, der Männliche, "ber Verborgene, welcher die Erde zeugte."
- 9. "Suchos, der Herr von Ombi, Deb, der große Gott und "Thronfolger unter den Göttern, der große Stier inmitten des "Alees, von herrlichem Anblick auf seinem Felde, der große Gott in "der Stadt Hatari."

### Suchos - Rā = Tum.

An der Spitze seiner Enneas stehend wird er zum Tum-Rā. In diesem Sinne ift der Sobak-Rā, die weltschöpferische Sonne, zugleich aber die Frühlingssonne oder

- 10. "Suchos, Herr von Ombi, die schöne grüne Sonnen-"scheibe, welche immerdar leuchtet ohne jemals zu vergehen."
- 11. "Sobak-Ra, herr von Ombi, herr der Kraft und "Stärfe, herr von Ptolemars."
- 12. "Sobak-Ra, der heraustrat aus dem Run (der feuchten "Urmaterie), der große Gott und Herr von Ptolemais, das Ur"bild aller Götter."
- 13. "Sobak-Rā, der Herr von Ombi, der große Gott und "Herr von Pi-chont, König und Fürst der Enneas, Schöpfer "dessen, was da ist und sein wird."
- 14. "Sobak, der Herr von Ombi, voller Kraft, Bater der "Götter, ausgestattet mit Herrlichkeit, welcher die Feinde durch seine "Gluth vernichtet."

15. Sobat, der herrliche Krofodilleib, welcher aus dem Nun "heraustrat, farbenreich, vielgestaltig."

Die Inschriften, beren Bahl sich mit Leichtigkeit vermehren ließ, bedürfen kaum eines Kommentars, denn ihr verständlicher Inhalt legt die Bedeutung des ombitischen Kyrios Suchos als Deb und des Apriotatos Suchos als Ra oder als die Sonne in der oberen Hemisphäre klar vor Augen. Als Deb ist er Thronfolger und Böttervater, wie Soruer und Set (S. 341) vertritt er die gott= liche Stärke und Kraft, und als Ra, aus dem Nun geboren, ift er König seiner (Local). Enneas. Wie ber Lichtglanz eine Gabe Ra's ift, so die Stärke und Kraft, welche er den Menschen verleiht, ein Geschenk bes Gottes Deb (f. S. 409). Wir dürfen aus allen biefen und ähnlichen wiederkehrenden Formeln ber Denkmäler ben Schluß ziehen, daß Suchos als verkappter Erdgott Deb ju ben angesehensten Gottheiten bes ägyptischen Pantheon gehörte, beffen Wille und Rraft in dauerndem Rampfe gegen die bestehenden Bemmniffe und Störungen im regelmäßigen Laufe ber Dinge, die Beltordnung regelte und erhielt und, wie es die mythologische Sprache ausdrückte, Dfiris, die abgestorbene Natur, zu feinem Triumphe über Untergang und Tod oerhalf. Grade auf diese Rolle des Deb, im Busammenhange mit ber Wiebererweckung zu einem erneuerten Dasein, hatte ich oben S. 589 gang besonders hingewiesen.

Die Stadt Ombi führte unter ihren heiligen Bezeichnungen auch die "der Stadt des Suchos" (Pi-Sobak s. S. 538). Der Name ift allen Oertlichkeiten gemeinsam, in welchen der krokodilsköpfige Gott, sei es als Rā, sei es als Schu, Deb und Osiris, eine besondere Kultusstätte besaß. Die Griechen bezeichneten, mit Rücksicht auf die dem Gotte geweihten Krokodile, sämmtliche SuchosStädte mit dem Namen Krokodilonpolis, der, sowohl in Obers als in Unterägypten einige Wale in der klassischen Geographie Legyptens wiederkehrt. Ich führe dieselben, insoweit sie in den Vordergrund treten, der Reihe nach auf um die geeignete Gelegenheit zu

gewinnen, die Stätten des Suchos-Rultes genauer kennen zu lehren.

# Suchos von Silfili.

216. Als süblichster Plat muß die vielgenannte Stadt Ombi angesehen werden. Im Norden davon lag in der Nähe der felsigen Nilenge des heutigen Gebel Selseleh, schon im Alterthum Silsili genannt, ein Ort Chenu oder Chunu genannt 1075), als dessen Kyrios der ombitische Suchos ausgesührt wird. Die Zusammensstellung seines Namens mit den Gottheiten Tum von On, Nun, Bater der Götter, Hor-bahudti, Horuer und Suchos von Ombi giebt deutliche Fingerzeige für die Würdigkeit des kleinen Götterkreises, der wie ein Ausläuser des Ombitischen betrachtet werden muß.

### Suchos von Phoontis.

217. Weiter im Norden, in der sonst unbekannten Stadt Pichont (irrig Phthonthis beim Ptolemäus), besaß Gott Sobak-Rā, Herr von Pichont ein anderes Heiligthum 1076), dessen Dassein durch einzelne Denkmäler-Nachrichten bezeugt wird. Wieder ist es der Ombitische Suchos, welcher an diese Stelle übersiedelt war. Seine Verbindung mit dem "Götterkönig Amon-Rā" auf demselben Denkmale giedt mir die erste Veranlassung auf das zwissichen beiden Göttern bestehende enge Verhältniß hinzuweisen, dem die Thebanischen Ueberlieferungen eine feste Grundlage verleihen und dessen Hücken Wiederholung stets neue Beweise zuführt.

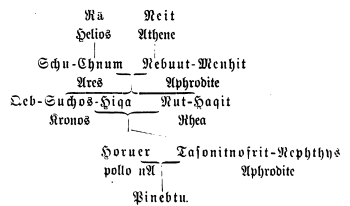
# Suchos von Latopolis.

218. Latopolis (Esne), in welcher Stadt der Kultus des Gottes Schu-Chnum in den Inschriften des noch erhaltenen Theiles des ehemaligen Tempels den reichsten Stoff für mythologische Untersjuchungen liesert, spielte der Gott Suchos und sein heiliges Krostodil eine hervorragende Holle. Latopolis war gewißermaßen die Wiegenstätte des jungen Deb-Suchos gewesen, der hier als Kind

den Namen Hiqa führte, als Sohn des Gottes Schu-Chnum-Rā und der Göttin Tafnut-Nebnut-Sochit-Neit angesehen wurde und dessen Geburtstag mit dem Eintritt der Frühlingssonne zusammentraf (j. S. 379 fl.)

### Suchos von Smenu.

219. In Smenu oder Smunu, einer Stadt, die westlich von der vorher genannten gelegen war, erfreute sich neben Schu-Chnum, dem Herrn von Latopolis, "der Gott Sobaf-Rā, Herr von Smenu" einer heiligen Berehrung. Wie im Tempel von Ombi, so trat ihm ein Hor-uer zur Seite, den eine Inschrift als: "Ho-"rus, Herr von Smenu, das ist der Sohn des Och" bezeichenet. Die Angabe ist wichtig, denn sie lehrt, wie weiter unten ausssührlicher besprochen werden soll, daß auch der Horus, nämlichtler, "der Aeltere" von Ombi als Sohn des Gottes Suchos von Ombi angesehen wurde 1077). Im Zusammenhang mit den lleberslieserungen, welche die nythologischen Inschriften des Tempels von Esne darbieten, erhalten wir solgendes genealogisches Gebäude, in welchem Suchos als das mittlere Glied seine Stelle einnimmt:



## Snchos von Arofodilonpolis

(bei Bermonthis).

220. In hermonthis, der späteren Metropolis des Thebanischen Nomos nach der Zerftörung und dem Verfall der alten großen Amonsstadt, hatte gleichfalls der Rult des Suchos in frokobilköpfiger Gestalt Eingang gefunden, wenngleich ber eigent= liche Mittelpunkt beffelben in einer nahe von Hermonthis gelegenen Stadt gesucht werden muß, beren heiliger Rame, Bi-Sobak, von Strabo richtig durch Krofodilonpolis übertragen worden ift. Ihre profane Benennung lautete 3-ma-atur ober bloß Atur 1078), viel= leicht in dem Namen des heutigen Dorfes Kafr-ed-dur im Guben von Erment erhalten, oder die Ruinenftätte von Gebelein am Nil, in beren Nähe nach Brof. Schweinfurths mundlicher Mittheilung im Jahre 1882 eine Masse von Krofodilsmumien aufgefunden worden find. In einem Bapyrus 1097) wird die ältere Stadt, eiu Krokobilonpolis, unter dem Bollnamen "Bi-Sobak ober die "Stadt des Suchos des Herrn des Ortes Atur" erwähnt und ber Rult des Gottes an diefer Stelle baburch unzweifelhaft fest= geftellt. Da auch Chonfu, als Sohn bes Amon-Ra in Theben wohlbekannt, als göttlicher Insaffe in diefem Rrokodilonpolis ausbrudlich aufgeführt wird, andererseits berfelbe Gott in ber Gestalt eines jungen horus als Sohn bes Deb-Suchos uns in ben Darstellungen des Tempels von Ombi entgegentritt, so läßt sich mit Sicherheit annehmen, daß in Atur-Krofodilonpolis die Triade bes Tempels aus ben folgenden Gottheiten beftand:

Suchos-Deb Nut-Hathor von Hermonthis

## Suchos von Hermonthis und Theben.

221. In Hermonthis besaß Deb einen besonderen Kultus, wenigssens deutet seine häufige Erwähnung in Verbindung mit den Ortssgottheiten darauf hin. "Deb, der Thronfolger unter den Göttern" hatte daselbst mit seiner Gemahlin "Hath or. Herrin von Hermonsthis" einen jungen Harpokrates erzeugt, dessen ich S 379. gedacht hatte. Da der letztere unter dem Namen "Hor-Schu, das erste "sehr große Kind (chrud)" als ein Sohn des Gottes Suteb d. i. Seb, Deb und der eponymen Göttin Anit, Ani von Anu-Hersmonthis auf einem Denkmale genannt wird 1080), derselbe aber wiederum (S. 372,2), in Uebereinstimmung mit der Darstellung eines Gottes in Gestalt des Anhur-Onuris unter dem Namen "Hor-Schu, das erste sehr große Kind des Gottes Month" austritt 1081), so zeigt sich die Deb-Triade von Hermonthis in der Gestalt:

oder mit andern Worten Month von Hermonthis, in Theben Amon genannt, eine Localform des Horner (S. 529), erscheint als ein Gegenbild des Gottes Deb oder des frokodilköpfigen Suchos.

Die Verbindung des Deb-Suchos und seiner doppelnamigen Gemahlin Tanit-Anit mit dem Namen des Hermonthischen Gottes Wonth ist bedeutungsvoll zum Verständniß ihres Kultus auf dem Gebiete des ganzen Thebanischen Nomos. Denn man begreift es nunmehr, weßhalb in den Darstellungen der Hermonthisch=Theba=nischen Enneas, doch nur in dem Falle, daß sich Gott Month an der Spize der Neun befindet, das Chepaar Suchos, von den Zeiten der 18. Dyn. an, den Schluß der Enneas=Reihe bildet 1082).

In einer Person, als Vater und Sohn, ist der Kyriotatos Month-Rā ein Deb-Suchos und Amon-Rā sein entsprechens des Gegenbild auf dem Stadtgebiete von Theben. Wir können uns nunmehr die folgende Zusammensetzung der Thebanischen Enneas z. B. nach einem Denkmale 1083) aus der Zeit Königs Amenhoty III. vollskändig ihrem Sinne nach ersassen:

- A. Umon-Ument, localer Hegemon der Thebanischen Enneas,
- B. Month-Suchos Tanit = Anit, localer Hegemon der Hermonthischen Enneas
- C. Tum, (Allgemeiner) Begemon der Beliopolitischen Enneas
- 1. Schu 2. Tafnut

3. Deb 4. Rut

5. Osiris 6. Isis 7. Set Nephthys 9. Horus Hathor.

# Suchos von Tuphinm.

222. In dem Orte Tertui, Terti, (Tautu, das heutige Taud, bei den Alten Tuphium), südlich und in nächster Nähe von der Stadt Theben am Ostuser des Niles gelegen, besand sich ehe= mals ein Heigthum, in welchem ein "Amon des Südens und des Nordens" unter der Gestalt eines Arokodiles mit der Sonnen=scheibe und den beiden Amonssedern auf dem Kopfe verehrt wurde 1084). Das ist ein deutlicher Fingerzeig auf die enge Beziehung zwischen ihm und dem Hermonthischen Wonth, der hier neben seiner Ge= mahlin Anit als Kyrios der Stätte angesehen wurde 1085).

# Suchos von Ptolemais.

223. Gin anderes Heiligthum bes Suchos, welches ber zus gehörigen Stadt den Namen Bi-fui (Pfors der Ropten) mit dem

Zusat "des Ptolemaios" (d. i. Ptolemais der Griechen) gegeben hatte, führt auf ein in der Thebaïs gelegenes Krokodilonpolis hin <sup>1086</sup>). Der Name Sui, mit dem Artikel davor Pi-sui oder Psui bedeutet soviel als "die Stadt des Krokodiles," da die Aegypter, neben emsuh, auch mit diesem Worte sui das Thier in der ge-wöhnlichen Sprache zu bezeichnen pflegten. Die häufigen Bergleischungen des Ombitischen Suchos mit demselben Gotte von Pto-lemaïs (S. 590) lassen es durchblicken, daß auch diesem Gotte die Anschauung eines Deb zu Grunde lag. "Suchos-Kā, der Herr "von Ombi, der große Gott, der Herr des Landes des Krokodiles (Ta Sobak)" d. h. von Ptolemaïs nennt ihn eine von Wilkin= son veröffentlichte Inschrift <sup>1087</sup>).

## Suchos von Muson.

224. Neuen Spuren bes Suchos-Kultus begegnen wir stromsabwärts, benn Felsenbilder auf der rechten Flußseite bei den heute Tahnah und Surarieh genannten Dertlichkeiten, auf dem Gesbiete des alten typhonischen Nomos Lyppnchites, zeigen die Gestalt des krofodilköpfigen Gottes, dem eine "Stadt des Suchos", Krostodilonpolis bei Surarieh (Muson der Griechen) geweiht war 1088).

# Suchos von Krokodilonpolis-Arfinoë.

225. Die größte und bedeutendste Kultusstätte desselben Gottes lag in der Landschaft des alten Mörissees Mi-ur, Mi-uer d. i. "Großsee" der Denkmäler im heutigen Fajum. Sie hieß mit ihrem Bolksnamen Schadit, Schadi, Schad, und gab danach dem Gotte Suchos und seiner Gemahlin den Beinamen des oder der Schaditischen" (s. S. 157). Die Griechen bezeichneten sie nach ihrem heiligen Namen "Stadt des Suchos", als Krokodisonpolis. Es ist dieselbe, welche später Arsinos genannt wurde und in neuester Zeit durch die Paphrussunde ein so gerechtes Aussehen erregt hat. Ich verweise auf S. 156 fl. in Bezug auf das Wesen des socalen Suchos 1059).

## Suchos von Brofopis.

226. Unter den unterägyptischen Sädten ist es zunächst die Hauptsstadt des vierten Nomos, des Prosopites der Griechen, in welcher Suchos eine bedeutende Kultusstätte besaß. "Das Unendliche ist "dort in seinem Namen als Suchos" bemerkt der große Nomenstert von Edfu von der Stätte. Der Ausdruck "das Unendliche", äg. Hah, kehrt auch sonst zur Bezeichnung eines Gottes wieder, wie beispielsweise auf dem Altar von Turin (6. Dyn.) auf welchem hinter der Enneas die Gottheiten: Thot, die Göttin Jahr, (Renpit), das Unendliche und das Ewige (tt) den Schluß der Reihe bilden 1090).

Ich habe SS. 24 und 133 daffelbe Wort "Zeitperiode" und "Unsterblichkeit" übertragen, um ben Sinn bes ag. Wortes hab in entsprechender Beise wiederzugeben. Das deutsche Unendliches, Unendlichkeit ober als Gott aufgefaßt Unendlicher scheint mir entsprechender zu sein, da es sich wie das ägpptische Wort ebensowohl auf die Zeit als den Raum bezieht. Die Vorstellung der Unendlichfeit als Zeitbegriff murbe auf Suchos-Deb ober ben ag. Kronos vollständig paffen, nicht weniger aber die Beziehung auf den Tag, welche aus dem oben S. 24 mitgetheilten Texte des Todtenbuches hervorgeht benn, wie ce die Inschriften Ichren 1091), in Brojopis, "der Wohnung des Bertreters des Rā", ward Gott Suchos als "göttliche Ka (s. S. 142) des Rā" verehrt, d. h. des Lichtgottes, welchen eine Stelle des Todtenbuches ("der geftrige Tag "ist Osiris, der morgende Tag ist Ra", s. S. 23) ausdrücklich mit dem Tage von heute zusammenstellt. Suchos, der Berr von Profopis" ift zugleich ein streitbarer Gott; er verwundet mit der Lanze die Feinde des Ofiris 1093)", mit andern Worten er tritt als neugeborener Tag gleichsam als Rächer des dahingeschie= benen gestrigen auf.

Wenn auch in der Mehrzahl von Nomenlisten als Gott und Herr von Prospiele von Mrosopis ein Amon-Rā aufgeführt wird, so sind Beispiele von mir nachgewiesen, in welchem "Suchos, Herr von Prospopis" heißt und als solcher in Gestalt des krokodisköpfigen Gottes auftritt 1094). Auf den engen Zusammenhang, welcher zwischen beisden besteht, habe ich oben bereits hingewiesen. Als die Gemahlin des Suchos-Och wird eine Hathor mit den Lokalbezeichnungen Usrit ("die Starke") und Haqit (s. S. 536 denselben Namen für die Gemahlin des Deb), als "Herrin der Magie" aufgeführt und von ihr ausgesagt: "sie wehrt ab den Ansturm des Feindes der großen Sonne (rā uer) d. h. der Sonne der Sommerwende nach welcher die Tage kürzer zu werden ansangen.

### Snhos von Saïs.

227. Der Nomos Prosopites bildete nach den Nomoslisten eigentlich nur den süblichen Theil des alten Nomos Sartes, in welchem die Göttin Neit, die Mutter des Ra, ihren Sitz aufgeschlagen hatte. Es fann deßhalb nicht auffallend erscheinen, wenn "die Suchos-Götterpaare" an der Seite der Urmutter erscheinen, in einer neuen Rolle, auf die ich SS. 340, 353 fl. hinge-wiesen habe.

# Suchos Amon (Suchammon) in Metelis.

228. Im siebenten Nomos des unteren Landes, welcher hauptssächlich das Gebiet des Metelites und Menelattes der Alten umsfaßte und westlich vom "großen Flusse" gelegen an den oben erwähnten Sattes stieß, findet sich ein Kult des Suchos in einer Stadt wieder, welche denselben Namen wie das oberäg. Ptolemais d. h. Pi-sui d. h. Krokodisonpolis führte. Die Kenntniß dieses Ortes beruht zunächst auf der oben S. 598 mitgetheilten Stelle 1095). Es kann keinem Zweisel unterliegen, daß derselbe gemeint ist, welcher unter der gleichen Bezeichnung: "Wohnung des Suschos", einer der beiden heiligen Stätten angehörte, woselbst sich

in der Nähe der Metropolis Metelis die heiligen Bäume, die Syfosmore und die Dornakazie (sont), ihren Standort hatten 10916). Ihr äg. Name lautete Hat-nehut, "die Stadt der Sykomoren-Bäume". Da als Kyrios derselben "Suchos in Hatnehut" genannt und der Plat außerdem als "heilige Stätte des Gottes Amon" gepriesen wird 1097), Suchos und Amon sich also auch hier begegnen, so ist es selbstverständlich, daß sich in Metelis ein besonderes Heiligthum des Sodak-Amon oder Suchammon, wie er als Eigenname einer Person in einer Paphrusrolle aus dem Fajum (also wieder aus dem Gebiete des Suchos!) in griechischer Sprache umschrieben wird, befinden mußte, welches gelegentlich der Stadt selber nach dem Krotodilgotte den heiligen Namen verlieh.

### Suchos-Ofiris in Onuphis.

229. Zu demselben Nomos gehörte ein anderes Gebiet mit der Metropolis Ro-nufi, Onuphis der Klassifer, auf welchem nach den Denkmäler-Ueberlieserungen der Gott Suchos und sein Krokos dil verehrt wurden 1098). Der Gott, nach allem, was die Inschriften durchblicken lassen, vertritt eine der unteräg. Formen des Gottes Osiris=Sah (der Osiris=Mumie), welchem sämmtliche Gottheiten des Osiris=Kreises zugesellt sind. Ich erwähnte bereits oben (S. 587), daß auch die Nomenmünzen des (später gebildeten) Onuphites das deutliche Bild eines Krokodiles erkennen lassen.

# Suchos-Ofiris in Apis.

230. Wir haben noch eines Ortes zu gedenken, in welchem der Kultus des Gottes Suchos und zwar diesmal als Stellvertreter des Osiris nachgewiesen werden kann. Es ist das im Nomos von Libhen gelegene Heiligthum "Ruhhaus" (Hat-ahet), ein besonderes Tempelviertel der Metropolis Apis, woselbst Osiris unter der Gestalt eines Suchos-Krokodils verehrt wurde. Es geht dies aus einer Stelle hervor, die sich in dem großen Texte von den OsirisBrugsch, Mythologie.

Mysterien im Tempel von Dendera befindet und auf eine locale Osiris-Feier am 16. Choiak, vor dem Eintritt der Winterwende, Bezug nimmt. Man liest wörtlich darin: "Am 16. Choiak sindet "statt die Feier des Gottes Osiris vom Westen in den Städten "Apis und Dus wegen der heiligen Glieder des Osiris vom Kopf "bis zu den Füßen hin. Hat der Stolist des Horus den heiligen "Leib des Osiris zu Wasser an diesem Tage herbeigeführt, in "seiner Krokodilsgestalt, so vollende man (die Feier) in dem "Tempel des Osiris unter seinem Namen des Suchos, des "Herrn der Stadt Apis, im Heiligthum des Kuhhauses" 1099). Die Kuh, auf welche hier hingewiesen wird, ist die lidhsche Form der Iss und die Feier eine Erinnerung an die Erweckung und Verzwandlung des todten Osiris zu einem neuen lebenden Horus.

#### IV. Glied der Enneas

ober



die Mutter der Götter Nut oder Nu die ägyptische Rhea.

231. Bereits in den Phramiden-Inschriften aus den Zeiten der 6. Dynastie wird Gott Suchos, "der Sohn der Neit" von Saïs als Gatte (Ka) der Himmelsgöttin Nut aufgeführt. Die oft erwähnte Göttin des Himmels erscheint in denselben Phramidenstexten unter dem Namen Naut d. i. Nūt 1100). Das alte Wort, wahrscheinlich verwandt mit dem Namen der Weltmutter Neit (S. 338) und der Göttin Nut oder der gebärenden (seuchten) Ursmaterie, bezeichnete ursprünglich den eingebildeten Ozean, welcher seine Wasser in der oberen und unteren Hemisphäre ausspannte, mit anderen Worten den himmlischen Nil, die Fahrstraße des Sonnenschisses während seines Tags und Nachtlauses. In einem griechisch abgefaßten Paphrus gnostischen Ursprungs 1101) werden ihr die Worte

in den Mund gelegt: "Ich bin die Mutter der Götter, die Himmel genannte, eyw eizu untho dewn n xa[200]uevn ovoavos. Mit der Vorstellung einer Himmelsgöttin blieb das Wort an der mythischen Person hasten, während die Volkssprache sich anderer Ausdrücke (an ihrer Spitze pit, pi, bediente), um den Himmel als den höchsten Raum über der Erde anzudeuten.

Ihre Darftellungen als Götter zeigen sie in der Gestalt einer Frau, welche durchaus der Hathor ähnlich ist. Das Zeichen des Wasserfruges über ihrem Haupte, das zugleich den Werth eines Silbenzeichens (= nu) in bem hieroglyphischen Schriftspftem ausbrudt, ist ihr einziges unterscheidendes Merkmal. Von ihren Darstellungen als langgestreckte himmelsfrau, an berem Leibe bie Beftirne leuchten und auf beren Ruden bie Sonnen- und Mondschiffe ihre Fahrt zurücklegen, ebenso von ihrem Bilbe als Ruh habe ich S. 137, 153, 176, 205 fl. mich zur Erläuterung biefer Abbild= ungen in ausführlicher Weise geäußert und jener kindlichen Mythen gedacht, welche die Aegypter zur Erklärung jener Bilder erfunden hatten. Nicht weniger hatte ich es verabfaumt, der zahlreichen Beinamen der himmelsgöttin und ihrer etymologischen Ableitungen, freilich à l'égyptienne, Erwähnung zu thun und Beispiele bafür vorzulegen (S. 200 fl.). Die Mehrzahl ihrer Rebenbezeichnungen, die bis auf die Zeiten der Pyramidenterte gurudreichen 1102), geben von der Vorstellung einer behütenden und beschützenden Göttin aus, welche ihre Arme und ihren Leib wie eine Mutter über ihr geliebtes Rind, fo über ben bahingeschiedenen Menschen ausbreitet. Wie der Erdgott Deb der Bater, fo ift Rut, Die himmelsgöttin, bie Mutter ber tosmischen Gottheiten und ber irdischen Menschen, welche nach ihrem Tobe, auf der Himmelsleiter im Often, aus der unteren hemisphäre zu ihr emporsteigen. "Du haft feine fterbliche "Mutter, die dich geboren hätte noch einen sterblichen Bater, der "dich gezeugt hatte. Deine Mutter ift bie [Simmels-]tuh Samit-"uerit in ber Stadt Necheb, die mit der weißen Krone und der

"Haube und den beiden Federn, welche dich mit stroßenden Brüften "fäugt" (s. S. 421 fl.), so wird an eine Stelle der Inschriften in in der Pyramide Königs Teti (Lin. 358) dem verstorbenen Osiris-König entgegengerusen.

Gleich der Göttin von Necheb-Eileithyiaspolis, so trägt auch Nut den eponymen Namen Nechbit, wie mir scheint, weil ihr Kult dem der Hathor des Südens entsprach. War hier die Wiege ihrer Erhebung zur himmelsgöttin gewesen?

Gine im Neuen Reiche beliebte Darftellung ber Göttin auf funeraren Denkmälern zeigt sie im Innern eines Baumes. Ihr halber Körper ragt aus dem dichten Blattwerk einer Sykomore hervor und ihre Hände reichen dem Verstorbenen eine Schüssel mit Früchten und einen Wasserfrug. Die beschriebene Vorstellung bezieht sich auf das 59. Kapitel des Todtenbuches, mit der Ueberschrift: "Kapitel vom Einathmen der Lüfte und vom Besitz bes Wassers in der Unterwelt" oder nach der verfürzten Redaction des Turiner Exemplares: "Rapitel vom Trinken bes Waffers in ber Unterwelt." Die dazu gehörigen Textworte lauten in deutscher Uebertragung: "D bu Spkomore ber Göttin Rut! Gieb mir bas Wasser und bie Lüfte in dir. Ich umfasse biese Stelle im Lande von Unu, indem ich jenes Ei des großen Gackerers (d. i. des Gottes Deb, s. S. 578) hüte, bleibe ich erhalten, bleibt es erhalten, und umgefehrt; lebe ich, so lebt es, und umgekehrt; ziehe ich bie Lufte ein, so zieht es die Lufte ein." Es ist kaum nothig hinzuzufügen, daß Bild und Text die himmelsmutter Rut als Ernährerin und Erhalterin der Verstorbenen im Jenseits feiern. Ich verweise außerdem auf meine Bemerfungen S. 173 über den Baum ber Rut.

Nach dem Beispiele der Gottheiten Schu, Tafnut und Deb besaß Nut keine ihr ausschließlich eigenthümliche Kultusstätte. Die auf den Denkmälern erwähnten "Wohnungen der Nut" sind höchst allgemeiner Natur und von einem Nut-Gemache (in den größeren

Tempeln des Landes der Pronaos-Raum mit der Himmelsgöttin an der Decke) irgend eines Tempels nach gewohnter altägyptischer Unsitte gelegentlich auf das ganze Heiligthum sammt der zu ihm gehörigen Stadt übertragen worden. Die Hathorstadt Tentyra unter ihren Nebenbezeichnungen als "Stadt ber Rut", "Wohnung ber Nut", "das On (Heliopolis) der Nut," "die Stadt der Geburt ber "Nut", "die Stadt des Schutes ber Nut durch ben Gott Schu", ober "ber goldenen Statue ber Nut" u. f. w. geht bei allen übrigen Dertlichkeiten mit diesem schlechten Beispiele voran; 1103) boch hatte fie thatfächlich eine gewisse Berechtigung bazu, weil eine locale Legende die Göttin Nut die Geburt ihrer Tochter Isis an dieser Stelle vollziehen läßt. Eine Inschrift an der Oftseite ber Terrassenwand in Dendera bezeichnet Tenthra als "die Wiegenstätte ber Isis, das heißt nämlich den Ort der Entbindung ber Göttin Rut. Die Gottesmutter ward an Dieser Stelle gur Welt gebracht, am 4. Schalttage, in Geftalt eines bunkelfarbigen Mädchens, der Chnum-anchit, der Herrin der Liebe, Königin ber Götter und Göttinnen. Bei ihrem Anblick sprach Nut: "fiehe (eis, is) da! ich bin Mutter geworden, "" und so entstand ber Name Isis für jenes" (nämlich Mädchen 1104). Die mehrfache Wiederholung derselben Worte in den Inschriften von Tenthra, wobei Nut auch unter ihrem Thebanischen Namen Apit und in der Thebanischen Gestalt eines stehenden weiblichen Nilpferdes 1105) aufgeführt und Isis als "dunkelrothes, sufliebes" Mädchen geschildert wird, sett eine bei den Aegyptern geläufige Formel voraus, die sich an die Geburt der Rut knupfte.

Einen Chrenplat nahm Nut in der Enneas Reihe in Folge ihrer Mutterschaft nicht nur der Isis, sondern auch deren vier Geschwistern gegenüber ein, welche die letzten Glieder (die kosmische Reihe) des großen Kreises der Neuner bildeten. In dieser Eigensichaft ist sie als die so häusig genannte "Mutter der Götter" auszusafsen, ähnlich wie bei den Griechen die Mutter aller Götter

und Menschen Rhea, welche den Kroniden das Leben schenkte. Hierauf beruhte auch wohl die Rusammenstellung der ägnptischen Nut bei Blutarch und anderen Schriftstellern des flafisichen Alterthums mit Rhea, benn einen anderen Stuppunkt ber Bergleichung kenne ich nicht. Ich habe zuerst auf eine Inschrift in Denbera aufmerksam gemacht, welche nicht nur die einzelnen Kinder bis auf Eines erwähnen, sondern auch die Namen ihrer örtlich verschiedenen Geburtsftätten überliefern 1106). Es heißt darin an der Hauptstelle: "Isis, die Große, die Mutter des Gottes, die herrin von Tenthra im Tempel von An, die Goldene (Rubit) ward geboren in Bi-nubut (b. h. ber Stadt ber Golbenen, nämlich in Tentpra), die Geburt ihres Bruders (Ofiris) ward in Theben vollzogen und ihres Sohnes (Horus) in Que und ihrer Schwefter (Reph= thys), der Gutthätigen, in der Stadt Klein-Diospolis." Daß unter ihrem Sohne Horus ber ältere uer dieses Ramens verstanden werben muß, lehren Texte wie der folgende 1107): "Hor-uer, der Herr von Letopolis, der große Gott in Tenthra, der sich erneuernde Gott, welcher in Qus auf die Welt kam." Nach einer anderen Lehre hatte Nut unter ihrem Namen Apit den Gott Hor-uer in Ombi geboren. Gine von mir im Tempel von Ombi copirte Inschrift lautet wörtlich: "biese Stadt ist ber Ort ber Nieberkunft der Göttin Apit; geschwängert gebar sie ihren Sohn in dieser Stadt." Auch die Thebanische Rut oder Apit, Api 1108) b. i. "die Thebanerin", wird häufig als Mutter bes Ofiris in ähnlicher Beise aufgeführt. Sie ist: "Apit, die Große und Herrliche in Theben, Nut, die Mutter ber Götter, welche ben Ofiris in Theben geboren hat," wie fie in Theben felber genannt wird, dabei einmal mit einer merkwürdigen Umschreibung des Ofiris-Namens: "welche das Licht in Theben geboren hat" 1109).

Die Bebeutung der Nut, der "Tochter des Deb und der Göttin Tafnut," wie sie bereits in den Pyramiden-Inschriften genannt wird, auch schon darin als Api verzeichnet, (vom König

Osiris-Unas heißt es, seine Mutter sei Api gewesen), in ihrer Eigenschaft als Mutter der Götter, verschaffte ihr den Eingang in alle Tempel Ägyptens, bis auf die typhonischen Heiligthümer des Set hin, der allenthalben ein Sohn derselben Göttin Nut heißt. Wenn auch ihre Localbezeichnungen, unter welchen Apit und Haqit (s. 55. 499. 536. 582) die bemerkenswerthesten sind, an den einzelnen Kultusstätten nicht selten wechseln, so dringt dennoch der Grundtypus Nut allenthalben durch und bleibt selbst ohne den hinzugefügten Namen der Himmelsgöttin vollständig erkennbar. Selbst in dem kleinen Beiworte ā-t d. i. "die Hehre" (S. 371) kommt ihr Grundwesen klar zum Vorschein.

Der Thebanischen Nut oder der Apit, Api war der eponyme Monat Epiphi geheiligt, der nach ihr den Namen Pa-Api
"der (Monat) der Api" führte. Er umfaßte in dem sothischen
Normaljahre die Tage vom 14. Mai dis 16. Juni jul., in der
alexandrinischen Jahresform, wie sie im Kalender von Esne vorliegt, vom 25. Juni dis 24. Juli. Am 29. Epiphi d. h. am
23. Juli ist in den letztgenannten "das Fest Ihrer Majestät" Apit
angesetzt und in veränderter Gestalt das alte Sothissest am Aufgangstage des Sirius vom 1. Thot (— 20/21. Juli jul.) auf
diesen alexandrinischen Tag verlegt worden <sup>1110</sup>). Als eigentliche
Geburtstage der fünf Kinder der Nut wurden der Reihe nach die
fünf Schalttage am Schlusse des altäg. Jahres angesehen und
diese danach in solgender Weise bezeichnet, wobei ich zugleich die
Geburtsstäde der Gottheiten hinzusüge:

# Schalttage

- 1. "Tag ber Geburt bes Ofiris" in Theben.
- 2. "Tag ber Geburt bes horus (Barr. hor-Rā, hor-uer), in Qus (ober Ombi).
- 3. "Tag ber Geburt bes Set" in Sessu", Ort in dem später Arsinortes genannten Nomos

- 4. "Tag ber Geburt ber Ifis" in Tentyra.
- 5. "Tag ber Geburt ber Nephthys" in Diospolis-parva 1111). Da der Himmel als die Heimat der Götter und als die zu= fünftige Wohnung der Geister der Verstorbenen angesehen wurde, fo ift es erklärlich, wenn die Göttin Rut, gang abgeseben von ihrer aftrologischen Bedeutung, von den ältesten Zeiten an in den mythologischen und füneraren Inschriften wie g. B. im "Tobten= buche" in den Bordergrund aller Borstellungen tritt. Sie ist die Mutter, welche ihrem Kinde unter dem Vorbilde des Typus Ofiris bas Leben giebt, welche es im Kampfe gegen die schädlichen Gin= flusse des Set behütet und bewacht und nach seinem irdischen Tobe unter Beihilfe ihres Gemahles, bes Erbgottes Deb, zu fich zurückruft. Der Weg der Menschen auf ihrer Lebensbahn ist durch ben Tageslauf ber Sonne in der oberen hemisphäre und ihr Tod und ihre Auferstehung durch den Untergang und den nächtlichen Lauf berfelben vorgezeichnet. Die Himmelsgeographie mit ihrem Aegypten, mit ihren 36 Namen und Städten, mit ihrem Nil und ihren Seen und Ranalen, ja felbst mit ihren Fremblandern und großen Meeren stellt ein entsprechendes Abbild der irdischen dar und erlaubt es, wie z. B. in den Pyramiden-Inschriften, die einzelnen Reisestationen der Sonne und der Kinder der Nut bis zu den scheinbar geringfügigsten Ginzelheiten bin genau abmessen zu konnen. Im Often ruben die Füße der Rut. Auf dem Gebiete des himmlischen On ober Heliopolis erhebt sich bie Morgensonne zu ihrem alltäglichen Aufgang und ber Erbgott Deb schiebt mit bonnernbem Geräusche die Riegel am Himmelsthore gurud, um den leuchtenden Tagesgestirn den Weg zu bahnen. Die Sande der über ben Erbboben ausgestreckten Göttin ruben im Westen, am Gebirge von Manun, ein geographischer Ausbruck, welcher zugleich bie Metropolis (Momemphis?) des weftlichen Nomos Aegyptens ober bes libyschen bezeichnet. Den Sonnengott empfangen die Bande seiner himmlischen Mutter Rut im Lande von Manun, es öffnen sich

ihm die Thore des himmels und er zieht ein in den Berg des Westens 1112), um sich zu seinem Auferstehen vorzubereiten und wie ber Rafer aus ber Larve im Often an ben Fugen ber Göttin von neuem herauszutreten. Diese Vorstellungen sind es, welche sich in bas Wefen der Himmelsgöttin Rut knüpfen, die wie ein Engel ber Unsterblichkeit in Gestalt einer knicenden Göttin mit ihren Flügeln an ben ausgebreiteten Armen auf ben Mumien und Gargen ben Hauptplat einnimmt und den Todten wie eine Mutter ihr geliebtes Rind zu behüten und zu bewahren scheint. Gine uralte Formel, welche sich bereits auf dem Leichenkasten des frommen Pyramiden-Rönigs Mentara-Mencheres vorfand 1113) und taufendfältig auf ben Sargbeckeln wiederkehrt, wendet fich barum an bas abgeschiedene Erbenfind mit den Worten: "Es spannt sich beine Mutter Rut über dich aus unter ihrem Namen: Simmelsausspannenbe, fie "giebt, daß du wie Gott seift, ohne beinen Gegner, unter beinem "Namen: ber Gott1114)".

## V. Glied der Enneas

ober



ber Gott Uf-iri, Uf-ra, Ufer, Ofiris ber agyptische Dionysos-Batchos.

232. Ueber die Bezeichnung, Stellung und Bedeutung dieses hochwichtigen Gottes innerhalb der großen Enneas habe ich bereits an verschiedenen Stellen meines Buches (s. S. 81, 94, 190, 197, 220, 229, 267, 286, 309 u. s. w.) aufflärende Andeutungen geliesert. Seine Berbindung mit seinen Geschwistern, Set davon nicht ausgeschlossen, stellt ein unzertrennliches Ganzes dar, in welchem die bewegensden Kräste der göttlichen Allmacht zur Erhaltung des kosmischen Weltgebäudes und die letzten Gründe der periodischen Wiederkehr der wechselreichen Erscheinungen in demselben ihren symbolischen Ausdruck fanden. Die ununterbrochene Verzüngung der unsterdelichen Natur nach göttlichem Willen und nach ewigen Gesetzen, das ist das große Thema, für welches die Mitglieder des Osirisk-Kreises ihren Namen und ihre Bedeutung in gemeinsamer Verketung

der einzelnen hergaben. Denn der eine ift ohne den andern un= benkbar: fie bilden nur in ihrem Zusammenhange die Boraussetzung alles Bestehenden, in welchem sich der Untergang mit dem Aufgang, das Verschwinden mit der Wiederkehr, die Abnahme mit der Ru= nahme, die Bergangenheit ("ber gestrige Tag"), mit der Gegenwart ("ber heutige Tag"), das Gewesene mit dem Werbenden, der Tod mit bem Leben, mit einem Worte das Ende mit bem Anfang in bem Organismus des unvergänglichen Kosmos (Hathor) berühren. In biesem Sinne ift Horus die zu neuem Dasein erweckte Welt ber Erscheinungen in ber oberen Bemisphäre, ift Ofiris die Abnahme, bas Hinschwinden und bas Vergeben aller jener Erscheinungen im Himmel und auf Erden, doch nicht ohne die ihm innewohnende Reimtraft, welche das neue Leben herbeiführt, ist Isis die große Weltmutter, welche in ihrem Schoofe ben Keim empfängt, ihm Horus-Geftalt und Horus-Jugend spendet, gur rechten Geburtsstunde zum Vorschein kommen läßt, ihm Nahrung und Gebeiben schenkt, in diesem Sinne ist ferner Set, der äg. Typhon, die hem= mende und zerstörende Ursache in der kosmischen Welt, welche das Ende und den Tod herbeiführt, ohne den Lebenskeim zu einem neuen Anfang vernichten zu können, ist endlich die Göttin Nephthys, d. h. "die Herrin des (kosmischen) Hauses", die gutthätige Kraft, welche das Abgestorbene behütet und beschützt, vor den suchenden Blicken bes Zerftörers Set verbirgt und bem Neugeborenen Schutz und Beistand angedeihen läßt. Nach ben unabänderlichen Gesetzen ber Natur fällt ber junge Horus bem Schickfal bes Ofiris anheim; er wird zu einem Ofiris, bis die geheimnifvollen weiblichen Schutengel bem neuen Horus bas Leben schenken. Go wird er zum Bater seines eigenen Baters, wie die Inschriften ihn ausbrücklich bezeichnen.

In allen Theilen ber elementaren Welt fand die Osiris-Idee ihren bestimmten Ausdruck, am sichtbarsten und am schärfsten für die alltägliche Beobachtung in der Lichtregion, in welchem die

Sonne, der Mond und die Sternbilder in ihrem Auf- und Untergange in periodischer Wiederkehr, in Tages-, Monats- und Jahreslaufe, mit dem Namen und dem Wesen des Ofiris in unmittelbare Verbindung gesetzt wurden. Die Beweise dafür habe ich an vielen Stellen meines Buches vorgelegt. In höchster Auffassung war es das entschwundene Sonnenlicht nach eingebrochener Nacht und im Jahreslaufe bas Licht ber Sonne in der Zeit der abnehmenben Tage von der Herbstgleiche an bis zur Winterwende bin, in welcher die Sonne sich in der unteren Hemisphäre befindet, das bie Bergleichung mit Ofiris nabe legte, fei es, daß er als Nachtsonne, sei es als winterliche Sonne in den Vordergrund trat. Wie man immer seinen Namen zu deuten sich veranlaßt fühlen möchte, wie auch immer die Aegypter selber seinen Namen verschiedenartig umschrieben und auf Brund ber verschiebenen Schreibweisen erklärten, das Gine bleibt unumftöglich befteben, daß in den Wortern iri "bas Auge" ober ra "die Sonne", am Schluffe bes Ofiris-Ramens, eine ausdrückliche Beziehung auf das Sonnenauge verborgen liegt. Sie wird zu einer unbeftreitbaren Thatfache badurch, daß ber Name bes Gottes, wenn auch in feltenen Fällen, geradezu mit Silfe bes Auges allein wiedergegeben wird 1115).

Das periodische Fallen bes Niles in einer Epoche bes Jahres, welche in der Zeit der abnehmenden Jahressonne eintritt, legte eine andere Vergleichung mit Osiris nahe, insofern die abnehmenden Basser in die Zeit der winterlichen Aussaat sielen und die fruchtsbarste Haupternte im ganzen Jahre vordereiteten. Osiris d. h. der winterliche Nil und die winterliche Sonne, wurde zu einem Befruchter der Erde Aegyptens, d. h. Isis nach einer besonderen Aufsassung dieser Göttin, und selbst das auf den Acker ausgestreute Getreide, das gleichsam in den Boden der mütterlichen Erde begraden wurde, zu einem Osiris, der seine Auserstehung als Horus, d. h. als junge Aussaat und als Frühlingslicht erwartete.

Die Beobachtungen dieser natürlichen Vorgänge, welche be-

tanntlich in Aegypten mit auffallender Regelmäßigkeit wiederkehren und von Alters her in einem Bauernkalender selbst nach Tagesansgaben ausgezeichnet waren, führten unwillführlich zur Bildung einer Osiris-Legende, welche in gleicher Weise das Licht, das Wasser und das Saatkorn betraf und in einem höheren Sinne, als Gleichniß für die Unsterdlichsteit des Menschen, von spekulierenden Sehern und Priestern ausgestellt wurde. Auch der Mensch ist ein Osirisbild, den die Horus-Zukunst nach der Auslösung erswartet.

Diese übrigens dem gesammten Alterthume eigenthümliche Ansichanung (ich erinnere nur an den Adoniskult), welche die periodisch wiederkehrenden Erscheinungen der unsterblichen Natur auf die Sterblichen übertrug, findet in der Osiris-Legende der äg. Inschriften und in den jährlich geseierten Osirissesten ihren beredten Ausbruck. Sie bildete zugleich den Hauptinhalt der geheimnisvollen Lehren und Bräuche, welche sowohl in den ägyptischen, als in den griechischen Mysterien in symbolischer Weise eine große Wahrheit umschrieben.

233. So wenig ausführlich, gleichsam nur als Stückwerk, der Osiris-Wythos und was mit ihm in Zusammenhange steht in den äg. Inschriften unserer Kenntniß überliefert worden ist, so reichen gewisse um so häusiger angeführte Formeln und auf Feste bezügliche Angaben vollkommen aus, um uns über den Grundgedanken des Mythos nicht im Unklaren zu lassen. Danach knüpsen sich an den Osirisnamen die solgenden Vorstellungen mythischer Natur.

Ofiris, der älteste Sohn des Erdgottes Deb und der Him= melsgöttin Nut, der erste unter den fünf Geschwistern, in Theben geboren, lebte einst auf Erden als König von Ober= und Unterägypten.

Als solcher führte er die Titel, wie sie äg. Königen zuzukommen pflegen. Gin sehr ausführlicher wenn auch später Text 1116) nennt dieselben der Reihe nach in nachstehender Aufzählung:

"Osiris, gekrönt als König auf dem Throne seines Baters "als Ewiger.

"Der lebende Horus: Armftark (user-xops).

"Der herr ber Diademe: Großfraft (user-phuti).

"Der golbene Horus: Ofiris.

"Der König von Ober- und Unterägypten: Ofiris.

"Der Sohn ber Sonne: Un-nofer (Onnophris), ber siegreiche (mā-chru).

"Das ist sein Namensverzeichniß".

"Seine Länge betrug 8 Ellen, 6 Palm und 3 Finger. Seine Geburt fand in Theben statt. Sein Bater war Deb, seine Mutter Nut. Er wurde in der Stadt Groß-Herakleopolis (s. S. 22) geströnt. Er machte sich zum Horus, den Gott Thot zum Strategos, den Gott Hu (s. S. 218 fl.) zum Anführer des Heeres von Oberäghpten und den Gott Sau (s. a. d.) zum Anführer des Heeres von Unteräghpten."

Ein anderer bis in die Zeit der 12. Dynastie hinaufreichender Horusname des Osiris: Up-scheta oder Hor-up-scheta, wie Osiris in Dendera genannt wird, gewinnt eine gewisse Bedeutung durch seine Uebereinstimmung mit der gleichen Bezeichnung des Planeten Jupiter, der in der That nach griechischen Quellen von den Negyptern als Stern des Osiris angesehen wurde.

Als solcher heißt er in den Inschriften: "Der Horus-Jupiter, die Sonne, Osiris, Herr von Busiris (Tatu)" oder "der König der Bölker als Horus-Jupiter", oder, wie auf seiner Statue aus Stein: "der Horus-Jupiter, der Fürst (hā) in dem Haupttempel von Heliopolis, der König des Südens und des Nordens, dessen rechter Name Onnophris lautet. Sein Bater der ist Deb, seine Mutter die ist Nut, seine Stadt die ist Theben". Ju seiner Tentyritischen Auffassung erscheint er wieder als ein König mit den Doppelnamen: "Horus-Jupiter und Osiris im Westen, der große Gott in Tentyra". In der unterägyptischen Amonsstadt Diospolis

trug der Lokalpriefter bes Gottes benfelben Titel eines Horus-Jupiter 1117).

In Bezug auf seine Gemahlin und Schwester Isis in ihrer Eigenschaft als erbberechtigte Königin verweise ich auf den dieser Göttin gewidmeten Abschnitt dieses Werkes.

Osiris, ber in den Inschriften als ein mächtiger, weiser, gutthätiger, liebenswürdiger und durch seine äußere Schönheit (bis zur Sesostris-Größe hin) 1118) hervorragender Fürst gepriesen wird, besaß in seinem Bruder Set einen Gegner, der im Verein mit einer Zahl ihm seindlich gesinnter Bundesgenossen seinem thatenreichen Leben durch gewaltsamen Word ein Ziel setze. Der so häusige Hinweis auf "die Unthat" oder "das große Unglück" und wie sonst die dafür gewählten Ausdrücke in den äg. Texten heißen mögen, umschreibt nur allgemein jenes düstere Ereigniß, als habe man nähere Angaben darüber gescheut.

Die Bestattung des Osiris, des mustergültigen Vorbildes für alle Osirisdiener menschlicher Abkunft, wurde durch Isis nach streng vorgeschriebenen Regeln vollzogen, wobei Anubis als Leichenbessorger, und Thot als Todtenpriester allen späteren irdischen Kollegen als Stifter ihres traurigen Beruses mit dem guten Beispiel vorangingen.

Gine bestimmte Nachricht über ben Sterbetag des Osiris sindet sich nirgends in den Inschriften vor. Die in den kalendarischen Angaben des Paphrus Sallier Nr. IV enthaltene Angabe aus der Spoche der 19. Dynastie, welche auf den 16. Athhr eine große Wehklage der Isis und Nephthys über ihren Bruder Onnophris in Abydus ansetzt, läßt nicht erkennen, ob es sich dabei um den eigentlichen Todestag handelt. Um so genauer und häusiger sind diejenigen Ueberlieferungen kalendarischer Natur, welche die Zeit des Begräbnisses des Osiris zu ihrem Gegenstande haben und mindestens dis in das 14. Jahrhundert hinausreichen. Sie bezrühren den allgemein gültigen liturgischen Trauerdienst, dessen Ur-

sprung auf die Bestattung des Gottes in Abydus zurückgeführt wird und der in den Tempeln (in den westlichen Gemächern) zur Zeit der großen Todtenseste sowie bei der Bestattung vornehmer Acgypter in aller Beitläusigkeit ausgeführt ward. Bei dieser Bersanlassung trug Osiris den Beinamen Chenti-amenti oder, nach griechischer Umschreibung, Pentamenthes d. h. "der zur Bestsgegend gehörige", eine Bezeichnung, für welche bilingue Texte den nicht ägyptischen Namen Sarapis oder Serapis einsehen.

Die Trauertage umfaßten die Zeit vom 22. bis zum 30. Choiaf ober im altsothischen Jahre vom 8. bis zum 12. November jul. Sie begannen mit bem Feste ber "Erdpflügung" (xobs-ta) b. h. mit bem Anfang ber winterlichen Felbarbeit beim Burudtreten ber Ueberschwemmung, bei zunehmender Verfürzung der Tageslänge. Eine Lampenerleuchtung (Lychnapfie), gewiffe geheimnifvolle Gebräuche, welche auf "bem See" bei "ber Bafferfahrt" (Periplus) vollzogen wurden, und sonstige Vorbereitungen in benjenigen Theilen ber Tempelgebäude, welche dem Osiris-Kulte geweiht waren, erfüllten die darauf folgenden Tage. Auf den 25. des genannten Monats (11. Nov. jul.) fiel "bas Reft ber Böttin" (nutri-t), an welchem man ben Gott feierlich bestattete und die liturgischen Bücher, welche die Rlage um den geftorbenen Ofiris zu ihrem Gegenstand hatten, nach alter Borschrift abgelesen wurden. Die Klage= lieder, von benen sich mehrere Abschriften und Redactionen vorgefunden haben, wurden den beiden Schwestern Sfis und Rephthys in den Mund gelegt. Nach Form und Inhalt erinnern sie lebhaft an die bei den Adonisfesten üblichen Trauergefänge um den gestorbenen Gott. Alles, was sich auf die eigentlichen Ceremonien zu Ehren des Dfiris bezog, wurde zunächst nach dem Schauplat seines Begräbnisses ober dem Osirisgrabe in der Rabe der Stadt Abydus verlegt.

Die Feier des folgenden Tages, des 26. Choiak, hieß "das Fest des Gottes Sokari". Unter diesem Namen ward der Brugsch, Mpthologie. sperbertöpfige Ofiris in Memphis angerufen, auch als: Btah-Sofari-Dfiris (f. S. 516). Der memphitifche Urfprung ber uralten Freudenseier bes Sofari geht aus ihrer häufigen Erwähnung in den Keftkalendern aus den Zeiten bes Alten Reiches hervor. Durch feierliche "Umgange" ober Prozessionen um bie Tempel eingeleitet, gehörte sie zu ben pomphaftesten Festlichkeiten ber alten Aegypter. Die Propheten und beiligen Bater erschienen nach ihrer Rangordnung mit Jahnen, Stangen, Götterbilbern, Thiergestalten und heiligen Emblemen in ben Banben, um den vorgeschriebenen Umzug "um die Mauern" zu vollziehen und die Opfergaben bem Himmlischen darzubringen. Da das Rest in der ersten Tagesstunde begangen wurde, so erklärt sich die bisweilen ben Keftangaben beigefügte Erwähnung "bes heiligen Morgens" in den Inschriften 1119). Die Trauertage des Ofiris endeten mit ciner besonderen Reier, "Die Aufrichtung der Tatu-Säule" genannt, welche an dem Tage des eigentlichen Begräbnisses, am 30. Choiat (16. Nov. jul.) ausgeführt wurde und in den Inschriften auf Stein und Papprus häufig erwähnt wird 1120).

Die in allgemeinen Umrissen beschriebene Einsargung, Tobtenstlage und Bestattung des Osiris oder des Serapis wurde in sämmtlichen Tempeln Acgyptens, vielleicht mit Ausnahme der wenigen typhonischen, nach alten Regeln vollzogen, wobei die Ansertigung der Osirisbilder, welche den Leichnam des Gottes vorstellen sollten, in den Aunstwerkstätten der einzelnen Heiligthümer je nach der vorgeschriebenen Größe, Waterie, Gestalt und Ornamentirung in mehr oder weniger kostbarer Weise ausgesührt wurde. So besaß schließlich jeder Tempel seinen eigenen Osiris, der seine besondere locale Bezeichnung sührte, wie es die solgenden Beispiele lehren mögen. Im Nomos Nubien hieß der Gott Chnum (s. S. 292 fl.), im Apollinopolites und Tenthrites An, in Thebanischen Chnumut-em-anch mit dem Zusak, "Herr oder König der Götter", im Coptites Min-Hur-ka-nacht, im Klein-Diospolites Sochem

("Meister" oder "Abbild"), im Lysopolites (in welchem ihm der Wolf geheiligt war) Sochem-tau (in Anubis-Gestalt s. S. 475), im Antäopolites Maui ("der Löwenhaste"), im Nomos von Kusai Urt-ab ("der, dessen herz nicht mehr schlägt"), in den Nomen von Ibiu und Memphis Sokari, im Kynopolites und Oxyrynchites Anubis, im Groß-Herasleopolites Ka-hotep und Har-schafi (Arsaphes s. S. 304), Ptah-Sokari (als sperbertöpfige Mumie in Memphis) im Libyschen Nomos Chonti-amenti (s. S. 615), also gleichsam der Libysche, ebenso im Prosopites und Metelites, im Heroopolites Anch und Tum (s. S. 288), im Busirites Tatu oder Tat, in Heliopolis "der alte Fürst (ser-au), im Nomos von Sele Fentes-anch (s. S. 311, 562, 565), im unteräg. Diospolites Hor-up-schata (Planet-Jupiter, s. S. 613 fl.) u. s. w. 1120).

234. Die allgemeine Berbreitung, beffen fich der Ofiris-Rultus burch ganz Aegypten bin erfreute und Ofiris thatsachlich als ben Hauptlandesgott erscheinen läßt, führt auf ben Busammenhang seiner alljährlich begangenen Leichenfeier mit einer nur in griechischen lleberlieferung genauer erhaltenen Sage von der Zerftudlung des Dfiris-Leichnams durch Set-Typhon. Am ausführlichsten berichtet darüber Plutarch (c. 18). Nachdem Jis den Körper ihres ermordeten Bruders nach langen Irrfahrten und Suchen in der Umgegend ber phönizischen Stadt Byblos gefunden, habe sie sich mit dem eingesargten Leichnam zu ihrem in Buto weilenden Sohne Horus begeben. In einem Augenblicke ihrer Abwesenheit, habe Typhon auf einer Jagd im Mondschein den Körper erkannt, ihn in 14 Theile (Bahl ber Tage bes abnehmenden Mondtage) zerrissen und biefelben über gang Aegypten bin zerftreut. Ifis habe bie einzelnen aufgesucht und für jedes an Ort und Stelle ein besonderes Grab errichtet. Daher gabe ce so viele Ofirisgraber in Aegypten.

Die Bilbung der Legende hängt ersichtlich mit dem Borhans bensein zahlreicher Serapeen oder Serapistempel d. h. Osirisgräber zusammen, die sich nach einer Angabe bei Macrobius außerhalb der

Mauern der aa. Städte befanden und wie unsere Todtenkapellen den Mittelpunkt der in der Bufte gelegenen Nekropolen bildeten. Die überlieferte Bahl 1122) berfelben, 42, entspricht ber Angahl ber Nomen Aegyptens, welche in den liftenförmig geordneten Berzeichnissen auf den Denkmälern vorliegen und neben andern zur Materia sacra gehörigen Gegenständen auch die Bezeichnungen ber 42 Serapeen ober Ofirisgraber und, mas besonders benennens= werth, auch ben Namen ber barin aufbewahrten Ofiris-Reliquie enthalten. Die bezüglichen Angaben barüber (42 Theile bes Dfirisleibes) werden in den Listen der Reihe nach vorgelegt, doch findet fich auch die Zahl 14 bei Blutarch bestätigt 1123), während andererseits 16, 17 und 18 Blieber in berselben zeitlichen Epoche baneben auftreten 1124). Die Rahlen, wie man sieht, schwanken und die Auswahl scheint bem eigenen Urtheil ober ber besonderen Rücksicht auf gewisse Anschauungen ber Priefter anheimgestellt gewesen zu sein. Auch in der Folge und Bezeichnung der einzelnen Theile herrscht eine Verwirrung vor; selbst ein und basselbe Glied wird zwei ihrer Lage nach weit von einander getrennten Serapeen in fehlerhafter Beise zugeschrieben. Die vornehmste Ofiris-Reliquie, der Kopf, wurde in Abydus als ein hochheiliges Glied aufbewahrt.

Dem ganzen fünftlichen Aufbau, welcher sich an den Reliquien-Kultus in den äg. Serapcen knüpfte, lag die Vorstellung der gemeinsamen Verehrung des Osiris im Lande Acypten zu Grunde, ohne Rücksicht auf die besonderen lokalen Unterschiede nach Namen und Auffassung des Gottes in den einzelnen Romen des Nilthales. Osiris unter allen seinen Formen und Gestalten diente als Schlüssel zur Lösung jener großen Räthsel, welche die Versgänglichkeit alles Irdischen und die Hoffnung auf ein neues Werden und auf ein verzüngtes Dasein berührten. Alle Handlungen, alle Ceremonien, welche mit seinen Festen verbunden waren, so äußersliches Gepräge sie zu tragen schienen, hatten einen tieferenzsinn, denn sie sollten in symbolischer Sprache die Veweise für die Unsterds

lichkeit liefern. Selbst die junge Saat und ber Baum, welcher vom Dfirisftrom bewässert sich zu neuer Bluthe entfaltet, biente dieser erhabenen Ibee als ein Gleichniß, beffen bedeutungsvoller Sinn bem eingeweihten Ofirisdiener flar und offen, ohne Migverständniß, die ewigen Gesetze ber unfterblichen Natur enthüllte. In einem ber Ofiris gewidmeten Gemächer auf dem Dache des großen Isistempels von Phila1125), erhebt sich über dem Sarge des Gottes ein blühender Baum, welchen zwei männliche Geftalten aus ihren Bafferfrügen begießen. Die Inschrift, welche diese Darftellung begleitet, läßt keinen Zweifel barüber bestehen, daß mit dem Grünen (uot') des Gewächses das Grünen der Erde in Verbindung gesetzt ift und daß die Abbildung sich auf das Grab des Ofiris im Abaton auf der Infel Senem bezieht, von welcher Plutarch (c. 20) bemerkt hat: "Die kleine Insel bei Phila ist gewöhnlich für Jedermann unzugänglich (abaton) und unnahbar, nicht einmal die Bögel sollen sich auf ihr niederlassen, noch die Fische ihr zu nahe kommen. Ru einer beftimmten Beit aber fahren die Priefter hinüber, halten bort eine Todtenfeier, und befränzen das Denkmal. Dies wird von einem Stamme ber Pflanze Dethibe überschattet, ber an Sobe jeden Delbaum übertrifft". Es hängt wohl hiermit zusammen, daß die in den Berzeichnissen der Serapeen genannten Baumarten an den einzelnen Orten als symbolische Zeugnisse der unsterblichen Natur an den Ofirisgräbern ihre Aufstellung gefunden hatten 1126.) In einer zweiten Darstellung in bemselben Gemache zeigt sich ber tobte Leib des Ofiris; Getreidehalme fpriegen aus ihm hervor, welche eine priefterliche Verson mit einem Wasserkruge in der Sand befeuchtet. Die begleitende Inschrift schließt die bedeutungsvollen Worte in fich: "bas ift die Geftalt beffen, ben man nicht fennen foll, Dfiris der Myfterien, welcher entsteht aus dem wiederkehrenben Baffer", mit andern Borten, die periodische Erneuerung der aus dem Feuchten die Keimkräfte gewinnenden Natur 1127.) Die in ben Ofiriszimmern von Dendera ben geheimnisvollen Gebräuchen an

den Trauer- und Freudenfesten des Gottes gewidmeten Beschreis bungen lassen es deutlich durchblicken, wie das Säen und Ernten verschiedener Getreidesorten zu den Symbolen gehörten, welche ein uralter Glaube ersunden hatte, um der Ueberzeugung von der Unsterblichkeit des eigenen Ich einen inhaltsvollen Ausdruck zu verschaffen.

Das Gleichniß von der grünenden Pflanzenwelt ist daher nicht mißzuverstehen und nur als eine Anspielung auf die periodische Verjüngung der Natur aufzufassen, die in dem beständigen Wechsel vom Entstehen zum Bergeben und vom Bergeben zum Entstehen bei den Aegyptern in Ofiris ihren beredten mythischen Ausbruck gefunden hatte. In diesem Sinne ist Osiris durch seinen nicht seltenen Beinamen neb-er-ter oder neb-ter d. h. "Allherr (S. 195) auf das deutlichste gekennzeichnet. Bon der Sonne und dem Monde an bis zum Baffer hin und von bem Baffer bis zur Tiefe hin ift bas neue Werben ber Grundbegriff, welcher von feinem Befen ungertrennlich ift. Er ift die dem täglichen Morgen und im Jahreslaufe bem Frühling entgegenziehende Sonne, aber auch die Sonne des Neujahrstages, ber neue Mond (Thot, Chonfu, Noferhotep SS. 443, 448, 451, 457, 496 und wie fonft feine Ramen lauten mochten) am Anfange des Mondmonats, das neue Sahr, das an die Stelle des alten, dahingeschwundenen eintritt, das neue Leben, das in der geheimnisvollen Tiefe nach dem Tod triumphirt und siegreich an das Tageslicht tritt. Seine Werkstätte und sein eigentliches Reich ift baber die Tiefe, die untere Bemisphäre, der Beften (Amenti), in welchem er als König und Todtenrichter (S. 479) bem Bergänglichen durch die periodische Erneuerung den Stempel des Ewigen aufdrückt.

Wie die Eigenschaften bes Gottes, welche im letten Grunde ben Schöpfungstrieb ber unsterblichen Natur in ber Welt ber Erscheinungen berühren, in ihrer Mannigfaltigkeit im Himmel, auf Erden und in der unteren Hemisphäre den wohlgeordneten Rosmos bilben, so sind die Symbole, welche die Osiris-Generation nach einzelnen Haupterscheinungen hin anzubeuten bestimmt sind, von einer unglaublichen Fülle. Um nur einige Beispiele aus der Thier-welt anzusühren, so tritt Osiris bald unter dem Bilbe eines Löwen (Sonne, S. 349, 563), Stieres (Mond SS. 116, 343, Apis S. 404, 406) oder Widders (SS. 145, 192 fl. 241, 310 fl.) bald unter der Gestalt eines Ben u-Vogels (Phönix S. 24, 180, 563) oder eines gestügelten Käfers auf. In allen diesen Fällen spielt die Vorstellung der Apokatastasis (S. 266) im Kleinen wie im Großen eine hervorragende Rolle.

235. Das Suchen nach dem Berlorenen und die Trauer um das Hinscheiden des Gottes Ofiris, das Wiederfinden des Verlorenen und die Freude an dem neugebildeten Gotte im vollften Gbenmaß ber Glieber und in feiner gangen Schönheitsfülle, bas find bie wichtigen psychischen Momente, welche bei ben Aegyptern mit ber Ofiris-Keiern und mit den Ofiris-Myfterien verknüpft waren und ihren beredten Ausdruck in ber Tobtenflage ber Weiber fanden. Diese Empfindungen fanden vor allem in einer Bahl sogenannter "Berherrlichungen" bes Ofiris ihren Wiederhall, welche häufig den Berftorbenen als troftreiche Mahnung an die eigene Unsterblichkeit als Begleiter in bas Grab gelegt wurden. Ihr Inhalt, bem die nachstehenden Broben in wörtlicher Uebersetzung entlehnt sind 1128), wird die Beweise für die Auffassung vervollständigen helfen, welche wir mit bem Wefen und bem Gigenschaften bes Ofiris in Berbin-Noch sei wiederholt daran erinnert, daß in dung gefett haben. diefen und ähnlichen Texten religiöser Natur Get als der Urheber bes Tobes bes Dfiris, und Horus als Sohn und Rächer seines Baters und als die erneuerte Gestalt bes Dfiris felbst erscheint. Wie schon oben erwähnt worden ist, treten die beiden Schwestern bes Gottes, Ifis und Nephthys, mit aufgelöftem lodigem Hagefrauen auf.

"Es sind die Götter und Menschen, welche ihre Hande erheben um nach bir zu suchen, gleichwie ein Sohn nach seiner Mutter sucht.

"Bist du wiedergekehrt zu ihnen, deren Herzen voll Traurigkeit waren, fo läft bu fie freudig hervortreten.

"Die Länder bes horus frohloden und die Gebiete bes Set find zu Boben geworfen aus Ungft vor bir.

"D Dfiris im Westen! Ich bin beine Schwester Isis, tein Gott hat für bich gethan, was ich gethan hatte, auch teine Göttin.

"Einen Knaben bilbete ich in meiner Eigenschaft als Weib, in ber Abficht, beinen Ramen auf Erben fortleben zu laffen.

"Deinen heiligen Ausfluß in meinem Leibe, ich brachte ihn gur Belt.

"Er rächte dich selber, er heilte bein Leid, er vergalt das Unheil an seinem Urheber.

"Set ist seinen Schwertstreichen erlegen und die Bundesgenossen bes Set sind dahin hingeschwunden bem Set.

"Dir gebort ber Thron bes Deb, bu bift fein bon ihm geliebter Sohn.

"Als jenes Unglud anfänglich eingetreten war, da wurden für dich geschaffen die großen Stätten in Busiris

"und der Gott-Einbalsamirer, um dich einzubalsamiren und deinen Duft in Boblgeruch zu verwandeln:

"ba wurde für bich geschaffen ber Gott Unubis in ber Leichenkammer, um feine Arbeiten ausguführen,

"während ich mit beiner Schwester Nephthys bastand, um das Licht zu zünden am Thore ber großen Stätten, damit Set gesangen würde wie ein Stück Geflüges.

"Anubis trat hervor aus ber Umhegung ber Leichenkammer, um alle beine Gegner nieberzuwerfen.

"Für dich geschaffen murben die Rlagemeiber, um bich zu beweinen,

"Bährend horus die Feinde nieberwarf und Set mit einer Rette fesselte.

"Es standen die Götter voll Kummer da ob des großen Ungluds, welches bir widerfahren war.

"Sie stießen ihre Rlagen himmelwärts aus, damit die Bewohner der Lichtzone bas Jammern der Göttin über ben Berlorenen hören sollten.

"Sie faben, mas Jener ba (Set) bir angethan hatte.

"Thot stand an der Thure des Leichenhauses, um seine Rituale abzulesen, welche der Seele für immer das Leben geben.

"Befeiert marb bir bas Geft ber Erdpflügung am 26. Choiat.

"Du trateft aus ber unteren Bemilphare herbor, die Borustinder bei bir und Borus bor bir mit bem Stride in feinen Banden.

"Es richteten die beiligen Bater und die Propheten in dem Leichenhause

bein Lager her, um beinen Mund zu öffnen nach der Borschrift der Mundsöffnung.

"Es waren der oberfte Dierogrammat und die Priesser da, deren Bucher von ben Berherrlichungen in ihren Händen sind, um ihre Loblieder über bich abzulesen.

"Der Sotem öffnete beinen Mund. Sotari in der Hun-Barke (die Sonne des Binters) hat triumphirt.

"O Dfiris im Beften! tomm gn beiner Schwefter. Onnophris, Triumphator, tomm gu beinem Beibe!

"D Ofiris im Beften! bie Götter und bie Göttinnen, deren Ropf ihre Fußsohle berührt, sie erwarten bein Rommen zu ihnen.

"Die Menschen rufen mit lauter Stimme: ""Unsichtbarer, tomm zu uns! "Du gutthätiger Geist in alle Zeit. schön ist bein Leib, geheilt bein Leib, gefundet sind alle Schäben.

"Berbunden find beine Glieder, bu bleibft gefcupt ohne Rudfall.

"Berbunden ift dein Leib, fein Glied fehlt an bir."

Nachbem in ben folgenden Zeilen die einzelnen Glieder des menschlichen Osiris-Leibes der Reihe nach aufgezählt worden sind, im Ganzen 18, fährt die Urschrift weiter fort:

"D Dfiris im Beften! Es find Ifis und Rephthys, welche fprechen:

"Du hast deinen Kopf zurüderhalten, bu bist im Besit deines Fleisches, zurüdgegeben sind dir deine Glieder, zusammengefügt sind dir deine Körpertheile,

Du bist zu einem Gott Sebat geworden (b. h.) zu einem Besither beines Körpers.

"D Ofiris im Beften! bu bift wiederhergestellten Leibes, geseilt find beine Schäben, gesundet bist bu von beinem Leibe; jener Jammer fehrt nimmersmehr wieder.

"Romm zu uns, ben Schwestern, fomm zu uns! Es leben bie herzen auf, sobalb bu wiederkehrft.

"Die Manner begruffen bich freudig und die Beiber weinen deinetwegen aus Freude bei beiner Antunft zu ihnen

"[Rein Land] entbehrt beines Namens und bu verbleibst in den Stäbten der Götter in alle Zeit bin.

"D Dfiris im Westen! richte dich auf, richte dich auf! dein Sohn Horus hat beine Gegner niebergeworfen.

"Steige zum himmel hinauf, vereinige bich mit ber Sonne!

"Die Schiffsmannschaft (ber Sonnenbarke) jubelt, ber Mund ber Götter ber oberen hemisphäre spricht Entzüden aus, die Kehlen gehören bir an.

"Du wirst geliebt in den Herzen und die Ehrfurcht vor dir erfüllt die Bruft, sobald du in das Uza-Auge eingetreten bist und dich mit ihm vereinigt hast".

Die letten Worte beziehen sich auf Ofiris in seiner Gigenschaft als Frühlingsmond, von dem Blutarch die wichtige Bemerkung gemacht hat, daß man (am 1. Phamenoth, wie er hinzugefügt), bei ben Aegyptern ein Fest bes Frühlingsanfangs feiere, welches "ber Eintritt bes Ofiris in ben Mond" genannt wurde, also genau so, wie die vorher angeführten Worte es sagen. Die folgenden Beilen, welche sich auf den Frühlingsmond beziehen, sind leider im Driginal stark verstümmelt und an einzelnen Stellen unlesbar geworden. Dennoch läßt das Erhaltene die Berbindung mit dem Dfiris-Frühlingsmonde flar durchbliden. Der Gott wird angerufen als Mond (aahu): "D du Stier, der sich immerdar am Himmel verjüngt", sein "Eintritt in das Uza-Auge" aufgefakt als "die Entstehung ber Gestalt bes Dfiris-Thot" und ber Zeitpunkt in Busammenhang gebracht mit "dem Berschwinden des Unheils" und mit der Befruchtung gablreicher Rübe, (f. S. 360) "sobald er am Himmel sichtbar wird an diesem Tage."

Hieran schließt sich als unmittelbare Fortsetzung:

"D Ofiris im Besten! Du verjüngst dich in der oberen Hemisphare bes himmels fortbauernd und bu wirst alt in jeder Jahreszeit.

"Es steigt ber Nil auf ben Befehl beines Munbes und es finden bie Menschen ihre Nahrung burch bas Nah, bas aus beinem Leibe hervorquillt.

"Es sproffen alle Pflanzen bei beiner Antunft, es wächft, was barnieder lag, und es grünen von ber Feuchtigkeit bie Bapprusstauben.

"D Ofiris im Westen! Du bist der Herr von Millionen. Der Bringer alles Wilbes und aller Biebheerden. Alles, was da ist, hat aus dir Gestalt empfangen.

"Dein ist die Erde, bein der himmel, bein das Baffer und bein alles,

was in ihnen weilt, unter beinem Namen als Baffer.

"Man ruft dich an unter deinem Namen Unbeweglicher (b. h. das ruhende Baffer) in dem Palaft ber großen Stätte.

"Du bist ber herr ber Bahrheit, welcher die Lüge haßt und die Gefallenen schafft wegen ber Lüge.

"Die Wahrheit, die Wahrheit ist beine Begleiterin und niemals bleibt sie bir fern. Keinen Eingang findet der Lügner zu dir, wo du auch immer weilen magst.

"Dein ift Leben und Tod, dein ift Mann und Beib.

"D Dfiris im Besten! Die Klagenben, sie weinen, Manner und Beiber sind voller Trauer.

"Die Umulette beines Leichenbettes dienen zu beinem Schute, fobald bein Leib behütet werden foll.

"Riebergeworfen sind alle beine Gegner und bein Thron ist immerdar bes seistigt gleichwie ber Thron bes Gottes Rā, während eines langen Königthums in seinem Amte, für den Sohn seines Sohnes.

"Sou und Tafnut waren mit ihm von Anbeginn an. Sou, er fpricht:

"D Sohn bes Sohnes! ich bin dein Sohn, du verjüngst dich durch die Stimme. Ich bin es, welcher die Luft der verschloffenen Rehle spendet. Aus ihr entspringt das Leben für die Kehle.

"Du fei König unter ben Göttern und Fürst in der Schaar ber Enneas. "Tafnut, sie spricht: Reine andere ift beine Mutter, welche geschwängert

ward von ihrem Bater. Un dem feierlichen Tage war die Gebärende in Freude.

"Ich hatte die Gestalt bes verzehrenden Feuers angenommen um alle Gegner zu verderben.

"Desgleichen alle guten Dienste, die ich von Ansang an meinem Bater Ra erzeigt habe, ich habe sie dem Osiris im Besten erzeigt, damit seine Formen von Neuem entstünden.

"Ich bin die Mutter beiner Mutter und ich bin beine alteste Tochter und bu, Du bist (mein?) Abbild.

"Hymnus der lebenden Menschen: Erscheine und sobald du gesucht wirst. Die Bewohner des Südens und des Nordens mögen beines Anblick nicht entbebren und die des Westens und des Ostens in deiner Berehrung bestehen bleiben.

"Dafür arbeitet ein Jeder von ihnen und niemals trennen sie sich von beiner Majestät in dem Wunsche, dich zu schauen.

"D Dfiris im Beften! Komm zu mir! Ich bin beine Schwester Isis Stehe auf, stehe auf! Komm auf meinen Ruf!

"Höre ben Bericht von dem, was ich für dich gethan habe, was ich für dich gethan habe. Dein Name ift in allen Gauen und in allen Städten, welche bich verehren!

"Sie rusen dich in ihnen an zur Zeit, wann du gesucht wirst und ihre "Seele wird dessen nicht müde aus Liebe zu dir. Bleib nicht sern, komm zu "ihnen!

"O Ofiris im Besten! Es gebar dich deine Mutter Nut in Theben. Du warst ein kleiner Knabe. Freudiger Ruf erschalte bei deiner Erscheinung auf Erden als Kind,  $R\bar{a}$  in seiner Residenz, im Lande des Nordens 1129), vers nahm ihn.

"Sein Herz war entzückt bei beiner Geburt. Du gingst nach der Stadt Kols zur nächtlichen Zeit am 20. Tage bes Wonats und beim Bollmonde. "Es sah dich Rā eintreten. Du wurdest ein Liebling für seine Seele an diesem königlichen Sipe. Er gab dir den Thron deines Baters Qeb. Du wurdest sein geliebter Sohn.

"Du tratest in ben Palast ein, in beine geheimnisvolle Bohnung im hause Benben (Heliopolis).

"Die Götter in Pasemis (s. d.) waren hoch erfreut bei deinem Anblick. "Fortdauernd blieb Wemphis dein Besitz. Du giltst dort als Atum-Choper und als Kürst (serst) in Heliopolis.

"Abydus ist beine Stadt im Lande des Südens. Fortdauernd giltst du in ihr als Osiris im Westen, der große Gott, Herr von Abydus. Fsis versperrt die Wege vor Jenem (Set) nach Abydus. Dein Sohn Horus wirst beine Gegner zu jeder Zeit nieder.

"Du verjüngst dich in Busiris. Die Göttin Rebt-hotep hütet dich. Die Göttin Schenti hält Set sern. Das Serapeum Auti ist voll Rühmens und Roset voll Glanz.

"Es behütet dich Gott Chnum in Elephantine. Er vergießt für dich das Ueberschwemmungswasser in dem Altarhause (?) in Elephantine. Es erscheint in ihm von neuem aus dir heraustretend:

"Groß-Apollinopolis trägt beständig beinen Ramen.

"Die Stadt Asphynis ift in Freude.

"Du ichauft Ombos in herzenswonne.

"Die Geister von Eileithpiaspolis find in Entzücken. Es beschirmt dich die Göttin Nechbit in der Stadt Eileithpiaspolis. Glanzvoll ist deine Krönung mit dem Doppeldiadem. Sie zeigt sich als Geier um dich zu behüten und sie bleibt als Uräusschlange auf deinem Haupte. Sie läßt dich beständig gleichwie Rā (als König) erscheinen.

"Es läutert bich Gott Un in Rlein=Diospolis.

"Es behütet dich Rfis in Tentyra.

"Abydus ift erfreut beinetwegen.

"Du bist Gott Apuat in Lytopolis. Hoch stehst du auf beinem Gerust, indem die Götter deine Augenschlangen an deiner Stirn schauen. Deine Schlangendiademe stehen neben dir, unzertrennlich sind sie von deinem Anblick.

"Die Stadt Nilopolis (?) jauchst auf bei beinem Unblid.

"Die horusftadt des Oftens frohlodt beinem Bilbe gu.

"Banopolis, die Stätte des Gottes Min, ift voll Rühmens.

"Es behütet bich hathor in hierafonpolis.

"Du weilst in Hypselis. Du formst bie Menschen und bu leitest die Götter unter beinen Ramen Chnum.

"Busammengefügt werden beine Glieber in der Stadt Cufa. Die Götter in berfelben werfen beine Feinde zu Boben.

"Thot verherrlicht dich in Germopolis. Lob und Preis spenden dir die Götter der Ogdoas, gleichwie sie es ihrem Bater, dem Gotte Ra, thun. Die Götter von hifer (Hermopolis) frohloden dir zu bei deinem Eintritt . . . .

"Die Stadt Groß-Herakleopolis preist beine Person und bas Serapeum Narrotf schließt bich fortbauernd in sich.

"Die Mörissee-Stadt jubelt auf und Ptolemars ist entzudt bei beiner Anstunft. Du verbirgst beinen Leib im Serapeum am Kanal.

"Es trägt bich die Metropolis des Romos Aphroditopolites.

"Memphis besitt bich fortbauernd. Angezündet wird die das Licht in den händen der Rilpserdsgöttin. Sie beschirmt dich jeden Tag. Ptah spendet deiner Rase den Odem. Es behüten dich die Meriti-Götter im Tempel des Ptah. Die Stätte des Geheimnisses jauchzt auf. Schenu ist voll Herzensfreude. Der memphitische Ptah, es ist seine Seele vergnügt und frohlockt ob deiner Liebeswürdigkeit. Im Tempel der Sochit ertönt deinem Bilde zu Ehren Musik. Das Serapeum der Rekropolis ist erfreut dich zu besitzen. Der Horus wirst alle deine Gegner nieder.

"Die Götter in Latopolis find voll beines Anblick.

"Du wirst beschirmt von der Rut in der Stadt Apis. Momemphis frohlodt deinem Bilde zu. Du saugst das reinste Leben mit der Wilch der Horsechas Ruh ein. Die Stadt der Ruh ist voll Bergnügen. Es behütet dich die Göttin Sochit im Lande der Libher (Tehen). Sie beschirmt dich. Die Königin am Mareotis: See ist erfreut.

"Die Göttin der Enneaden weilen bei deinem Namen im Tempel der Neit. Die Stadt Sals ist voll Rühmens bei deinem Anblick. Du wirst umhüllt auf der südlichen und nördlichen Seite. Die Gewänder sind ein Werk der Krokodil-Götterpaare. Kommst du nach Sals, so trittst du in das Serapeum von Hatchib ein. Die Göttin Neit spendet den Pseil zum Bogen, um deine Gegner beständig zu unterwersen.

"Du gelangst nach Athribis. Du erscheinst in der Gestalt eines Stieres auf seinem Gestelle unter deinem Namen als Dsiris-Uu, indem sich Iss vor dir befindet. Riemals bist du ohne sie. Dein Name ist im [Munde der Insassen], sie preisen dich, wo sie ist, alltäglich, gleichwie den Gott Nā. den Bater deiner Bäter (nämlich Deb und Schu). Der Sitz deines Herzenswunsches ist in ihr (Sass). Die Schlangengöttinnen frohloden deinem Bilde zu und ihre Paphrusscepter sind zu deinem Heile je nach den Jahreszeiten.

"Die Stadt Pi (Butus) jubelt bei beinem Anblick und Tep (anderes Tempelquartier von Butus) bringt Lob und Preis vor deinem Angesichte. Die Göttin Buto das Schlangendiadem des Nordens, befindet sich hoch an deinem Haupte. Dargereicht werden dir die Paphrusstauden auf Insel-Chemmis. Niedergeworsen sind alle deine Gegner.

"Die Städte Debh-Hir und Nai verneigen sich vor deinem Angesichte.
"Es kommen zu dir die Jünglinge und Knaben aus Heliopolis. Die Ehrsurcht vor dir herrscht im Tempel des Gottes Sap und die Stadt . . . . uër ist von deinem Namen durchdrungen. Babylon ist des Rühmens voll bei deinem Anblick und das Serapeum Amhu seelensvergnügt. Schenu-Debh ist voll

Herzensfreube und die heilige Stadt in Entzücken. Es beschirmt dich die Göttin hathor in ihrer Form als Hotpit.

"Es behütet bich Bast, die herrin von Bubaftus. Gie verbreitet die Ehrfurcht vor dir unter allen Menschen. Groß ist beine Stärke gegen beine Gegner.

"Phatusa ist in froher Stimmung. Der Gott Sopt, der Horus des Oftens, der Stier, der Schläger der Bergvölfer, jubelt bei deinem Anblick.

Der horus Werti ift bein Schutherr, um beine Feinde in ber Stadt Pharbathus nieberzuwerfen.

"Die Stadt Tanis ist glüdlich geworden und das Land Haā voll Jubel.

"Die Stadt Remen (Belustum?) ist in festlicher Stimmung, die Horusstadt des Nordens in Freude und Sambahudti in der Seele vergnügt.

"Die Stadt Sebennistus verbeugt sich vor dir. Horus-Tema mit hohem Federnpaar ist Herr der Krone und Ueberwinder aller beiner Gegner.

"Die Stadt Thmuis besitt beinen Bibber. Du erscheinst als Menbes, als besamenber Bod, als Borsteber ber Jungfrauen.

"Die Stadt hermopolis fteht unter beinem Befehle. Thot, der Schlichter ber beiben Rarteien, ftellt bie Gebachtniffdriften feft.

"Onuphis betet zu beinem Bilbe und hat-chis ist voller herzensfreude. Die Stadt . . . . bahudti spendet dir Lob und Preis bei beiner Ankunft zu ihr in nächtlicher Zeit.

"Du bift an Stelle bes Ra immerbar".

Bei aller Nüchternheit und Einförmigkeit der Sprache und Darstellung haben dieser Text und ähnliche Inschriften einen hohen Werth für die Erkenntniß der allgemeinen Verbreitung des Osiriss Kultus durch alle Städte Negyptens hin und sie bestätigen nach dieser Richtung hin die übereinsttmmenden Aussagen der Rlassifer. Als kosmischer Vertreter des Gottes Kā ist Osiris der größte Landesgott geworden, dessen allgemeine Aussagen von den Zeiten der Phramidens Erbauer an dis zu der Römers Cpoche hin keine wesentlichen Veränderungen erlitten zu haben scheint. Der ganze Rosmos ist von dem Wesen des Allgottes durchdrungen. Die sichtbarsten Zeugen seiner Gegenwart sind Sonne und Mond am hohen Himmelszelte. Bereits auf den Stelen der XVIII. Dynastie preisen ihn die Hymnen 1130) mit den Worten:

"Seil dir, Osiris! das ist der erste Sohn des Deb, Der älteste der süns Götter, welche der himmelsgöttin Rut entstammen, Der Großsürst (sems) seines Baters Rā, Unter dessend Befehl der Bater der Bäter steht. Gebieter der Unendlichseit, herr der Ewigkeit, Einziger nach seinen Eigenschaften, gewaltig durch schöpferische Krast. Heraustretend aus dem Mutterleibe ward ihm die Krone des Südens zu Theil Und das Diadem der Uräusschlange an seinem Haupte befestigt Reich an Erscheinungssormen ist sein Rame unbekannt. Vielsättig sind (seine) Namen in den Städten und Gauen.

Bielfältig find (seine) Namen in den Städten und Gauen. Die Sonne geht am himmel auf nach seinem Billen Und sie geht unter, damit sie seine herrlichkeit schaue.

Heil dir! Groß und hehr bist du unter beinem Namen als Urschöpfungetraft.

Der älteste Sohn trat er heraus aus seiner verborgenen Stätte Und kein Gott that, was er gethan hat. Ein Herr des Lebens lebt man durch sein Wesen Und kein Leben wird geschaffen ohne sein Zuthun. Herr der wachsenden und rollenden Zeit Jst Csiris in Moydus, Herr von Busiris, Gebieter des Westens, geschmückt mit hohem Federpaare. Hat er den himmel berührt, so betet die Seele in der Tiese zu den Uräusschlangen an seiner Stirn.
Er ist der Vornehmste unter den herren von Abydus, Dessen Herrlichkeit Rägeschaffen hat

Und dessen Chrfurcht Schu in das Herz der Menschen gesenkt hat." In einem andern Hunnus 1131) wird von Osiris ausgesagt:

"Er hat den himmel mit seinen handen in Besitz genommen und die Erde ruht in seiner Faust.

"himmel und Erbe werden ihm nicht entriffen.

Er, siehe ba! ift ber Sonnengott Ra, ber größte unter ben Göttern Und ber Mondgott, der Fürst eines jeden Monats, Der Stier am himmel zur Zeit bes Neumondes!"

Ein anderer Hymnus 1132) legt ber um den dahingeschwundenen Bruder klagenden Göttin Isis die Worte in den Odund:

"Gott An, erscheine uns immerbar am himmel, Laß uns den Anblick beiner leuchtenden Strahlen nicht vermissen. Thot als dein Schirmer, er stellt deine Seele in der Maat-Barke auf unter deinem Namen als Wondgott. Komm zu mir! damit ich beine Herrlickeit in dem Uza-Auge schaue Unter beinem Namen als Herr des ersten Wondviertels. Dein Götterfreis steht an beiner Seite, unzertrennlich von bir, Nachdem du ben himmel als Urschöpfungetraft in Befit genommen baft Unter beinem Namen als Fürst des Bollmonds Du erscheinst uns gleichwie ber Sonnengott Ra Du ftrablft für uns gleichwie ber Gott Atum, Und Götter und Menfchen, fie leben durch beinen Unblid. Ericheine uns, ber bu bie Welt erleuchteft, Bei bessen Laufe bie Lichtsphäre sich ausbreitet. Menschen und Götter richten ihr Antlig auf bich, Rein Bojes ichabigt fie bei beiner Ericheinung. Du durchfährft ben himmel und beine Begner find babin. 3d (3fis) bin bein fteter Schut. Du tommst zu uns als Rind am Anfang bes Monats, Richt vermiffen wir beinen Anblid. Dein herrliches Abbild ift ber Orion am himmel, Der stetig auf: und untergeht. Ich bin als Siriusstern hinter ihm, Ich entferne mich nicht bon ihm. Ein herrliches Abbild ift in bir hervorgetreten. Es fpendet den Göttern und Menichen bas Leben, llnd das Gewürm und das Bieh sie leben durch es. Du tommft ju uns ju beiner Beit, Um das Baffer für deine Berfon ichwellen zu machen, Um für bein Bild bie Opfer herzurichten, Damit Menichen und Götter in gleicher Beife ihr Leben friften. D bu mein Berr! tein Gott ift bir gleich. Der himmel trägt beine Seele, Die Erbe trägt bein Ebenbilb, Die Tiefe breitet sich aus und trägt bein Geheimniß. Dein Beib beschirmt bich, Dein Sohn Borus ift Ronig ber Lanber."

"D du schöner König, komm nach beinem Hause, Onnophris, komm nach Busiris! O du besruchtender Boch, komm nach Thmuis, Mertu-chena, komm nach Mendes! Komm nach Busiris, der geliebten Stätte beiner Scele! Die Seelen der Götter sind in deinem Gesolge, Dein junger Sohn Horus, das Kind der beiden Schwestern, steht vor deinem Angesichte. Ich bin als die Bleiche (Mondgöttin) dein steter Schirm und Schus, Kimmer trenne ich mich von dir. O Gott An, komm nach Sas! Sastischer, das ist dein Rame. Komm nach Saïs! schaue beine Mutter Neit!
Schönes Kind, trenne dich nicht von ihr!
Komm an ihre Brüfte, sauge baran,
Schöner Bruber, trenne dich nicht von ihr!
"D mein Sohn, komm nach Saïs,
Komm nach Saïs, ber Stadt!
Deine Stätte (bas Serapeum) ist Hat-cheb,
Wo du an der Seite beiner Mutter in Ewigkeit ruhst.
Sie beschirmt deinen Leib,
Sie hält sern beine Feinde,
Sie beschützt beinen Körper in Ewigkeit hin.

"D fconer König, tomm nach beinem haufe in Sars, tomm nach Sars!"

Bu den in den späteren (besonders nachchristlichen) Zeiten gefeiertesten Serapeen im Lande Aegypten gehörte außer Abydus, Busiris, Mendes, Thmuis und Sais das auf der Rilinsel Bigeh (Senem in ben Inschriften) gelegene Dfirisgrab, im Westen ber Isisinfel Griechen und Römer kannten es unter ber Bezeichnung bes Bhilä. Abaton und für Aegypter und Aethiopen bildete es einen beliebten Wallfahrtsort 1133), um dem Gotte Psiris-Serapis die üblichen Huldigungen zu bezeugen. Ich habe bereits früher darauf aufmertjam gemacht, daß gerade die Philenser Inschriften uns manche Anbeutungen über bas Wefen ber Gottheiten Ofiris und Ifis gewähren. Ich komme noch einmal auf die merkwürdigen Auslassungen zurud, welche aus der Zeit des neunten Ptolemaus herrührend die Auffassungen dieser großen Numina in der erwähnten Spoche näher beleuchten 1134). Die vollständige Uebertragung des kleinen, aber wichtigen Textes lautet:

"Der König preist seinen Bater Ofiris und seine Mutter Ifis, indem er also spricht:

"Ofiris der Orion und Isis-Sati,

Ofiris der Ril und Ifis das bebaute Land,

Ofiris Onnophris und Isis Unit,

Ofiris bas Berben und Ifis ber Nordwind,

Diris bas Leben und Ifis bie Spenberin bes Lebens, bas Baffer, bie Herrin bes Abaton, die Gebieterin von Phila, die weibliche Sonne Brugich, Mythologie.

(Rā-t) in der Enneas, die große Sonne für das Süb= und Nordland, die Königin der Welt, die Fürstin der Bölker, welche im ganzen Lande dem König seine Würde giebt. Man betet gemeinschaftlich zu ihrem Bilde [als zu der Göttin], welche ihren Sohn nährt, ihren Bruder beschützt, als zu dem Kinde der Göttin Nut, das von ihrem Bater Deb erzeugt ward, [ber man dient] in jeder Stadt mit ihrem Bruder Osiris. Ihr Sohn [Horus, .... " das solgende ist zerstört].

In dieser monumentalen Inschrift begegnen wir zum größten Teil denselben Vorstellungen, welche die Klassiter mit dem Wesen der beiden Gottheiten in Verbindung setzten.

Der oft genannte Ort Abydus, der wie alle Serapeen am Rande ber Bufte gelegen, Reliquienftatte bes abybenischen Dfiris, gu gleicher Zeit ber Name für die allgemeine Refropolis (Alahah und Sapunebes hier genannt) verftorbener Aegypter, gehörte zum Thinitischen Nomos in Oberägppten mit ber Metropolis Thini-Thinis. Das Serapeum, in welcher nach den Angaben ber Dentmäler der Ropf des Ofiris beigesett mar, hatte den bedeutenbsten Ruf in Oberägnpten, weil nach einer verbreiteten Meinung bier ber ächte Körper bes Gottes bestattet sein sollte. Die vornehmsten und reichsten Aegypter, wie Plutarch es berichtet (c. 20), ließen sich deshalb vorzugsweise in Abydus beerdigen, weil sie eine Ehre darein setten, dieselbe Grabstätte mit Ofiris zu theilen. Das beweisen die zahlreichen in Abydus gefundenen Grabstätten mit ihren dem Osiris geweihten Inschriften und hauptfächlich die demselben Gotte und seinen Nebengottheiten von den Königen Seti I. und Ramses II. errichteten Tempel, die Memnonien, wie fie bei Strabo bezeich= net sind.

Was Abydus für Oberägypten bedeutete, das galt Busiris (gewöhnlich Tat, Tatu genannt) für Unterägypten, weshalb die Bemerkung des Eudozus erklärlich ist, daß der wahre Körper des Gottes Osiris in dieser Stätte beigesetzt worden sei<sup>1135</sup>). Nach den Angaben der Denkmäler war es das Kückgrat des Gottes (in den

Darftellungen halb symbolisch burch miedergegeben), der sogenannte Osiris-Tat, welches in Busiris als Reliquic ausbewahrt wurde und zu dem heiligen Namen der Stadt Veranlassung gegeben hatte.

Beide Städte, Abydus und Busiris, erscheinen bereits auf den ältesten Denkmälern als die vornehmsten Osiris-Plätze und die Weiheinschriften wenden sich regelmäßig an beide Lokal-Osirissformen oder doch wenigstens an eine derselben. Nächst ihnen waren es die Nestropolen Anch-ta von Memphis und Pasemis von Theben, welche durch die Nähe der großen Residenzstätte ihren Sarapeen einen bessonderen Rus verschafft hatte.

Außer diesen allgemeinen über alle Gaue des Landes verbreisteten Kultus des Osiris-Serapis, unter welchen Namen er auch immer verehrt wurde, besaß der Gott besondere Lokalheiligthümer, unabhängig von seiner Bedeutung als Serapis, welche die heilige Benennung Pi-osiri griech. Busiris (im Munde der Araber zu Abusir geworden) führten und als solche eine besondere Beachtung verdienen. Bon dem ersten aller übrigen Busiris habe ich soeben gesprochen. Von den anderen seien die solgenden hier ausgesführt.

Die Metropolis des 13. oberäg. Nomos Lykonpolis, altäg. Saiut (heute Siut), nach ihrem heiligen Namen Panup, die Anubisstadt, oder P-upuat-kemā "die Stadt des Gottes Anubis-Upuat des Südens." Der also genannte schakalsköpfige Gott stellte eine besondere Lokalsorm des Osiris dar und seine Nebens bezeichnungen als Sochemtau "Führer der Welt" wurde deshald ebensowohl auf den Namen Osiris als Upuat bezogen<sup>1136</sup>). In Bezug auf Osiris als Lokalgottheit in Lykonpolis verweise ich außers dem auf S. 628.

In Rasa, Rais oder Koeis der koptischen Geographie Aegypstens, Metropolis des 17. oberäg. Nomos, ist es wiederum Osiris,

welcher in hundsköpfiger (Ism) Gestalt — woher die Bezeichnung Kynonpolis für die Stadt bei den Griechen, — die Sonderstellung eines Kyriotatos auf dem erwähnten Gebiete einnimmt. Es ist diesselbe Anubisform, welche bei den Einbalsamirungen des Osirisleibes die Stelle des irdischen Taricheuten vertrat.

Der Gott von Groß-Herakleopolis (f. S. 304), Chnum, verseinigte in sich die Göttervierheit Ra-Schu-Deb-Osiris. Der Urenkel des Ra, Osiris, erscheint bei dieser Gelegenheit unter der Lokalbenennung Kahotep, bisweilen mit dem Zusah Bi, Bai d. i. "die Seele" oder "der Widder" wie z. B. in der großen Nomensliste von Edsu.

In dem unteräg. Nomos Prosopites tritt nach der Angabe der eben erwähnten Liste Osiris, "der Unendliche" genannt, unter der Bezeichnung "Sebak" auf. Gine Philnser Inschrift erklärt diese neue Gestalt lokaler Art als "das Abbild des Ra" 1137).

In Pitum-Patumos, der Stadt des Tum, galt Osiris als "der Lebendige" und verschmolz mit Tum zu einer Person (S. 288).

Diese kleine Auswahl wird genügen, um für die besondere Stellung des Osiris als Nomosgott die nöthigen Beweise zu liefern.

Daß die Aegypter auf die bilbliche Darstellung und Beschreibung ihrer lokalen Serapissormen eine besondere Aufmerksamkeit verswendeten, liegt in der Spikssindigkeit ihres nationalen Charakters. Wir wissen in bestimmten Fällen so viel Einzelheiten darüber, daß sich ein ganzes Buch darüber schreiben ließe. Leider sehlt dem beschreibenden Texte die Hauptsache, der esoterische Inhalt, welcher sich an die scheinbar kleinlichen Einzelheiten knüpste. Wenn in Edsu der Serapis der älteren Stadt mit den Worten 1138) beschrieben wird: "mit hohem Federpaar, mit einer großen Krone, im Besitz von einem Hörnerpaar, mit ausgesetzen Bockshörnern, mit einem langen Kinnbarte, schwarzhaarig und mit blau bemalten Kopfe",

so ist das im Ganzen blutwenig. Selbst ein auf Osiris von Ebsu bezüglicher Text: "man lebt, man lebt, man verjüngt sich, man verjüngt sich und kein Leid ist nirgends zu finden, wo du weilst. Du trittst als Sonne hervor und verbindest dich mit ihren Strahlen. Der Friede Gottes ist da, wo du weilst<sup>1139</sup>)", kann in seiner Allsgemeinheit keine Entschädigung für den leeren Inhalt des bei weitem größeren Theiles der Osiris-Serapis-Texte liesern.



Hāpi-Nilus Ofiris als Nilgott.

Ueber den Zusammenhang des Niles mit dem Osiris brauche ich kein Wort mehr zu verlieren, da eine Menge in diesem Werke aufgeführter Stellen zu demselben hindrängt. Der irdische Strom führte die gewöhnliche Bezeichnung des Jorso oder des "großen Flußes", während eine reiche Auswahl sinnvoller, auf seine Farbe und sonstige Eigenschaften bezüglicher Beiwörter dazu diente, in häusig poetischer Weise das übliche und volksthümliche Wort für den heiligen Strom zu umschreiben.») Als Gottheit aufgefaßt, erscheint der Nil unter dem "dunklen und einsamen Namen Hāpi, dessent hürklärung seines Ursprungs wenig beiträgt. Die Darstellungen zeigen ihn als fettleibigen männlichen Gott mit herabhängenden Weiberbrüsten, um auf seine gleichsam ausgesogene Nährkraft hinzudeuten. Auf den Händen pflegt er reiche Gaben zu tragen, welche

ber Pflanzenwelt und dem Thierreich bis zu den Fischen hin entlehnt sind. Eine Lotos- oder Papyrusstaude auf seinem Haupte lassen in ihm den ober- oder den unterägyptischen Nil erkennen.

Gott Nilus erscheint als der kosmische Vertreter des kosmosgonischen Nun oder Nu, d. h. des Urwassers, dessen Namen er theilt und dessen Kolle er auf der irdischen Welt durch die alljährsliche Wiederkehr seiner Alles erzeugenden und ernährenden Fluth übernimmt. Er ist ein Abbild des uranfänglichen Nun, dessen großes Schöpfungswerk er im Kleinen abspiegelt. In dieser Aufstassung steht er dem Nun gegenüber, wie die übrigen kosmischen Gottheiten den kosmogonischen. Er verschmilzt mit ihm und die Inschriften trennen ihn nicht von seinem kosmogonischen Urbilde. Daher ist er nicht nur der Bater der Götter, sondern jener Nun, in dessen Schooße vor Anbeginn der Weltentstehung die Enneas verborgen war. Ausdrücklich bezeugen diesen Zusammenhang Stellen wie die solgended): "Die Majestät des Nun als Nilgott Häpi."

Der Nilfultus gehört vielleicht zu ben ältesten Formen ber Götterverehrung, die in Negypten von jeher bestanden haben. Die Inschriften, welche den heiligen Strom als Gott seiern, lassen keinen Zweisel darüber übrig. Das folgende Beispiel, einzelnen Nilstelen aus den Zeiten der XIX. Dynastie entlehnt, kann die ägyptischen Anschauungen über das Wesen des Flußgottes am besten bezeugen. )

"Hapi, Bater ber Götter, Die Enneas im Urgewässer, Fülle und Uebersiuß ber Nahrung Aegyptens, Bon welchem Jebermann seinen Lebensunterhalt empfängt, Auf bessen Pfaden die Reichthümer liegen In bessen Fingern sich die Fülle besindet, Bei dessen Ankunst die Menschen Freude empsinden. Du, der Einzige, der sich selber schafft, Ohne daß man weiß, von woher du bist. Ist der Tag deiner Erscheinung aus deiner Verborgenheit da, Empsindet Jedermann Freude. Du bist der Herr der Fischmenge und des Getreides, Der Spender des Uebersiusses für Aegypten. Die Enneas weiß es nicht, von woher du bist, Und du bist ihr Leben. Dein Kommen psiegt ihre Opser zu verdoppeln, Und bereichert werden ihre Altäre, Sie jauchzen auf bei deiner Erscheinung. Du bist es, welcher ihre Kinder geboren werden läßt, Das Beste suchend zur Ernährung der Menschen, Gleichwie Gott Rā, als er dieses Land beherrschte."

"Die Nilhymnen" bilbeten geradezu eine besondere-Abtheilung in der religiösen Literatur der Aegypter und die Erwähnung der "Nilbücher"<sup>a</sup>) führt zu der Annahme ihrer häusigen Berwendung bei den jährlichen Nilsesten,<sup>a</sup>) denn, wie sich König Ramses II. wörtlich auf seiner Nilstele vom Berge Silsile ausdrückt: "Ist es nicht der Nilgott Hapi, welcher dem Lande die Nahrung spendet, entsteht nicht reiche Fülle in Folge seines Hervortretens, leben nicht alle Menschen abhängig von ihm und erstarkend in Folge seines Willens?"

Obgleich in ben Hymnen wie in vereinzelten Inschriften ber Denkmäler zwei Quellocher, die sogenannten Corti, in der Rähe der Insel Elephantine, als Ursprungsstellen der steigenden Nilfluth angegeben werden, 8) fo beruhte diese auch von Berodot (die Berge Arophi und Mophi) angedeutete Herkunft auf irgend einer mythi= schen Ueberlieferung, deren Inhaltslosigkeit durch ganz ausdrückliche Stellen in ben Hymnen bewiesen wird. Die Rilquellen waren ben Aegyptern unbekannt. Andeutungen wie die folgenden, h) welche sich in ben Lobgefängen auf ben Gott Sapi vorfinden: "fein Diener, hat er keinen Vorgesetten, - Niemand entreißt ihm sein Geheimniß, - unbekannt ift fein Aufenthalt, - in ben Schriften wird feine Quelle nicht gefunden, - er hat feine Wohnstätte, wo er weilte," ober "er ist verborgen wie die Nacht am Tage," ober "unbekannt ist sein Name in der Tiefe; - Tritt der Gott hervor, - so ent= steht die erbenklichste Fülle", u. a. m. - können als beredte Reugnisse für biese Behauptung dienen.

Ernährer der Menschen und Thiere als Urheber des Bodenreichthums für das ganze Land ist der Nil zugleich der viel geseierte
Spender der Opfergaben auf den Altären der Götter. In demselben
Hymnus, welchem ich die oben aufgeführten Stellen entlehnt habe,
heißt es von ihm, er sei "der Schöpfer des Krautes für die Viehheerden, von dem Wunsche beseelt, daß jedem Gotte geschlachtet
werde". Daher auch die Bitte: "steige, Hapi! dir werden Trankspenden geweiht, dir Stiere geschlachtet, dir große Opfer dargebracht,
dir Geslügel gemästet, für dich Löwen (seine lebenden Symbole) der
Wüste eingefangen und alles Gute dir vergolten. Sinem jeden Gotte
wird gespendet je nachdem der Gott Hapi es veranlaßt hat." So
ist der Nilgott im setzen Grunde der geheimnisvolle Urheber aller
Wohlthaten, welche die von ihm befruchtete ägyptische Erde den
Göttern und Menschen zu bieten vermag, er ist "der starke
Schöpfer von allem."i)

Es kann baher nicht auffallen, wenn die Abbildungen des Nilsgottes zu den beliedtesten Tempeldecorationen gehörten und seine Heiligthümer überall im Lande angetroffen wurden. Selbst Nilsstädte, Pi-Hapi, von den Alten durch Nilopolis bezeichnet, ersinnern an den allgemein verbreiteten Kult des Gottes. Ich mache zum Schlusse besonders auf den Tempel des Nilgottes in Heliopolis aufmerksam, in welchem jeder neu aufgefundene Apisstier vor seinem Einzuge in Memphis einige Zeit verweilen mußte.k)

Die weiblichen Formen bes Rilgottes.

239. Auf bem berühmten Naos aus den Zeiten des Königs Amasis im Louvre<sup>1</sup>) befinden sich zu beiden Seiten der Thüren an der niedrigsten Stelle derselben je zwei Paare von Gottheiten, deren Darstellung sie sofort als Nilgottheiten erkennen läßt. Die betrefsende Nilgöttin geht dem Nilgotte voran. Das Paar auf der rechten Seite trägt die Namen Nechbit und Hapi, auf der linken Muit

und Uat-uer. Daß Uat-uer, eigentlich ber große Brune, eine häufige Bezeichnung für bas Meer, eine besonderer, mehr volksthumlicher Name des Niles gewesen ist (ähnlich wie noch heute bei ben Aegyptern der heilige Strom den Namen eines Bahr oder Meeres führt), seten die Inschriften außer Zweifel, Die Göttin Nechbit verweist auf die kosmogonische Gestalt der kosmischen Isis (f. S. 325), wie fie in Gileithniaspolis verehrt marb, fo daß fie bem Nilgotte Bapi b. h. Dfiris regelrecht zur Seite fteht. Daß auch Muit im zweiten Götterpaare nur Sfis fein fann, beweift ihr stehender Titel als Mu, "Baffer" in den zahllosen Inschriften von Phila (f. unten Ifis). Die Personification eines weiblichen Niles in Doppelgestalt ift uralt und geht bis in die Zeiten der V. Dynaftie zurück. In den Inschriften ber Phramiden des Königs Ungs befindet sich ein von dem ersten Herausgeber und Uebersetzer der= selben migverstandener Textm), in welchem an den verstorbenen und zum Dfiris b. h. zum Bemahl ber eben genannten Böttinnen Muit und Nechbit erhobenen Ronig die folgenden Worte gerichtet werben: "Gott Ra! sei ihm gnädiger heute als gestern, ba-"durch daß Unas der Göttin Muit beiwohne, daß Unas bie Nether-"luft ber Ifis einathme, daß Unas fich mit ber Göttin Rechbit "vereinige und, bag Unas der Schönen (Rofrit) beiwohne." Der Busammenhang dieser Stelle mit den Darstellungen und Inschriften bes Naos liegt auf ber Hand und gewährt ein neues Beispiel mehr für das Alter der mythischen Ueberlieferungen bis in die jüngsten Epochen ber agyptischen Geschichte hinein. Es ist baber zweifellos, daß Rechbit und Muit als Ifisformen angesehen werben muffen, die dem Ofiris-Milus als weibliche Ergänzungen gegenüberstehen. Wenn die Philenfische Isis gewöhnlich den Namen Mu trägt, so tonnte nur das grammatische Geschlecht des gleichlautenden männlichen Wortes für das Waffer im Context der Inschriften die Beranlaffung dazu geboten haben.

## VI. Glied der Enneas

ober



Isi-t, Ise-t, Isis, Die ägyptische Demeter.

240. Die Osirissage erscheint unter dem Bilde eines rührenden Familienlebens, dem ein tragisches Schickal nicht erspart blieb. Der von der Gattin geliebte Vater, ein gütiger König Aegyptens, wird durch frevelhaftes Beginnen des haßsüchtigen, gewaltthätigen und ehrgeizigen eigenen Bruders dem Dasein entrissen. Der Mörder besmächtigt sich des Thrones und verbannt die königliche Wittwe, die in der Einsamkeit nach dem Tode des von ihr bestatteten und bestrauerten Mannes einen Sohn zur Welt bringt. Unterstützt von ihrer Schwester, der eigenen Frau des Mörders, die ihrem grausamen Ehegemahl entslohen ist, erzieht und nährt sie das Kind an einem verborgenen Platze in den Papprusssümpfen Unterägyptens, in der Nähe von Butus, um es dereinst dem Vater als Kächer erstehen zu lassen. Auch der Sohn, der wahre Thronerbe, ist vor den Nachs

stellungen des ihnen feindlich gesinnten Onkels nicht sicher und die beiden Schwestern bieten alles auf, um über das Leben des geliebten Wesens mit ängstlicher Vorsicht zu wachen. Dank ihrer Liebe und Sorge reift das Kind zum schönen kräftigen Jüngling heran, um schließlich den Tod des Vaters an dem Mörder zu rächen und auf dem Stuhle seines Erzeugers zum alleinigen König Aegyptens gekrönt zu werden.

In diesem Rahmen erscheint Isis als liebende Gattin, zärtliche Mutter und gewissenhafte Verweserin des ägyptischen Thrones
während der Unmündigkeit ihres Sohnes, Rephthys als die unzertrennliche, treue Freundin und Gefährtin ihrer verwittweten Schwester
und in dieser exoterischen Auffassung, nach menschlichen Vorstellungen
gedacht, treten beide Göttinen, das oft genannte "Schwesternpaar", in
den Kreis der Osirissage ein. Isis erscheint darin als leuchtendes
Vorbild für- jede Gattin, Mutter, Königin und Göttin. Tausendfältig preisen sie die Inschriften nach diesen Eigenschasten hin und verweisen mit deutlichster Sprache auf die dem Weibe beschiedene erhabene Rolle, für welche die göttliche Isis den irdischen Schwestern
als unerreichbares Muster dasseht.

Der Königin Isis gelten in erster Linie die häusigen Anspielungen auf die Gemahlin des Königs Osiris-Onnophris. Als solche — mit dem freilich seltenen Nebennamen Unit (s. S. 633), — ist sie zunächst erb berechtigt und daher von edelster Abstammung. Ihre Titel<sup>1141</sup>) enthalten die ganze Reihe von Würden, welche den höchsten Klassen der äg. Hierarchie eigen waren und jedem edlen Todten als übliche Titulatur zu seinem Osirisnamen beigeschrieben zu werden pflegten. Sie ist eine Erpā-t oder Erbprinzessin als Tochter des Deb", eine Hat oder Archontin, Fürstin oder wie immer man diesen auf die Romarchen bezüglichen Titel übertragen mag, als Tochter (d. h. Nachstommin) des unbekannten Stiergottes Merhi, "eine Oberrichterin und Strategin" als Nachkommin des Gottes Thot und ein Nat-smrt (von unbestimmter genauerer Bebeutung) als Nachsommin des Horus. Die pharaonischen Hose

titel, welche gewissen Göttern eigen waren, und auf Isis übertragen wurden, schusen das Bedürfniß der Abstammung von Göttern, selbst wiedersinnig bis zum eignen Sohne hin, um die Titelberechtigung der Isis in mythischer Sprache zu erklären.

Ihre gewöhnlichste und höchste Bezeichnung als "Mutter bes Bottes" ift gleichfalls ber Titulatur ber irbischen Röniginnen ent= lehnt, um auf die Mutter eines regierenden Gottes d. h. Pharao hinzuweisen. In biesem Falle ist ber Gott ber Ssissohn Nach altäapptischem Erbrecht, wie es in einem Beispiel und zwar bereits aus den Zeiten der 12. Dynastie vorliegt, 1142) mard die Burde des Baters der Mutter auf den Sohn derfelben Nicht als Sohn des Osiris, sondern als Enkel des übertragen. Deb erhielt daher Horus den irdischen Thron seines Großvaters. Gleichfalls nach irdischer Sitte empfing Ifis als Gattin bes Rönigs Dfiris den Chrennamen "Weib des Gottes" ober "Weib des Ronige" b. h. die Ronigin, ober "das erfte Beib bes Ronigs", wie sie tausendfältig in den Inschriften genannt wird. Ihre vollständige Titelreihe lautete bemnach: "Die Königin Biis, Die Große, die Mutter bes Gottes," gerade fo wie fie die fterblichen Königinnen zu führen pflegten. 1143)

241. Wie Osiris auf Grund der überlieferten Nomenlisten als göttliches Wesen am Himmel, auf der Oberwelt und in der Unterwelt eine Reihe sinnvoller Namen führte, die sich an besondere Auffassungen seiner göttlichen Person in den Localkulten anschlossen, so erhielt auch Isis eine Menge von localen Nebenbezeichnungen, die ihr den Beinamen "vielnamig" oder "tausendnamig" in den hieroglyphischen Inschristen und selbst in griechischen Weihinschristen, als Myrionymos, verschafften. Es ist nicht selten, daß die Texte eine kürzere oder längere Auswahl ihrer Localnamen mit dem Hauptsnamen Isis verbinden. So heißt sie einmal auf Philä: "die Große, die Mutter des Gottes, das Auge der Sonne, die Herrin des Himsmels, die Königin der Götter, Usrit ("mächtige," "starke") in Theben

Aat ("Hehre") in Heliopolis, Monchit ("Werkthätige") in Memsphis, die Nutter des Gottes in Koptos, Herit ("Oberste") in Letopolis, die Königin in allen Gauen." 1144) Bisweilen folgt die Ansordnung ihrer Namen der geographischen Folge ihrer Kultusstätten von Süd nach Nord.

Indem ich Gelegenheit haben werde, weiter unten auf die hers vorragendsten örtlichen Kulte der Göttin hinzuweisen, bleibt mir zusnächst die Aufgabe, die von den Aegyptern "der Herrin des Himsemels, der Erde und der Tiese" zugetheilten Eigenschaften nach ihren hauptsächlichsten Richtungen hin dem Leser vorzuführen. Es sei dazu bemerkt, daß keine andere ägyptische Gottheit sich einer gleichen Fülle derselben rühmen kann. Isis ist Alles umfassend, Alles empfangend und gebärend, Alles nährend und beschützend, das im Tode Schlummernde zu neuem Leben erweckend, alle Theile des Kosmos in ihrem Zusammenhange erhaltend. Wir lassen hiersmit den Auszug der Isis-Tugenden und Isis-Titel in angemessener Ordnung solgen. 1145)

"Bielnamig (āš-ran) — die Große (oder Alte, urit) — welche von Anfang war — die Göttliche (nutrit) — die Einzige — die Größeste unter den Göttern und Göttinnen — die Königin aller "Götter — die Größte an der Spiße der Götter — die liebens» "würdigste unter allen Gottheiten — das Urbild aller Bilder (ka-t "hr kau) — die Königin der Göttinnen und Frauen — weiblicher "Kā — weiblicher Horus — Auge des Kā — rechtes Auge des "Kā (als Sothis) <sup>1146</sup>) — Stirndiadem (als Sothis) des Kā-Hor "— Königin der Dekangestirne (als Sothis) — Sothisstern — "welche den Reujahrstag eröffnet — die Herrin des Jahresansans "— am herrlichsten Plaße in der Barke des Aethers — welche die "Aufgänge der Sonne bewirkt — die Herrin des Himmels — die "Sehre am Himmel — die Leuchtende am Himmel bei Kā — die "wie Gold strahlt — die goldene — die leuchtendste unter den Leuchtenden (alles als Sothisstern bei seinem heliakischen Aufgang

"am Neujahrstage) — ber Nordwind — die Königin ber Erbe — "die mächtigste unter ben Mächtigen — die mächtige (usrit) auf "Erben bei Deb — die Königin von Sub und Nord — die Königin "des Südens — die Königin und Herrin ber Länder bes Südens "— die Fürstin im Norden — der angebaute Erdboden (sochit) — "die aus Rens (Nubien) herstammt — die Herrin der Barme — "die Feuerspeiende — die lodernde Flamme — welche die untere "Hemisphäre mit ihren Gütern erfüllt — bie' sehr gefürchtete in "ber Unterwelt - die Große (Tanit) in der unteren Semisphäre "bei Ofiris in ihrem Namen Tanit — die Mutter bes Gottes — "bie Gottesmutter bes horus Ka-nacht — bie Mutter bes goldes "nen horus - welche ihren Sohn horus in ber Bebartammer "zur Welt bringt, um bas Amt seines Bates Ofiris zu überneh-"men — welche den Gott von Banopolis (d. h. Ra-nacht) von "neuem die Geburt schenkt — die Amme und Beschützerin ihres "Rindes Borus - Die Berrin der Geburtstammer - Die Ruh "Horsecha, die alle Dinge hervorbringt — welche mit ihrer Milch "bas Horustind nährt — die bas Leben spendet — die Herrin "bes Lebens - Die Schöpferin ber grünen Saat, die allen Menschen "das Leben spendet, die den Göttern ihr Eigenthum und der Ber-"flärten (Chuu) die Todtenopfer spendet — die Grüne (Utit, Buto) "deren Brun bem Grun ber Erbe gleicht — die Herrin bes Brotes "- die Herrin des Bieres - die Herrin des Ueberflusses - die "Herrin der Wonne und Freude — die Herrin der Liebe — welche "dem Könige sein Amt überliefert — ohne welche niemand König "wird — die Herrin der Tempel — die Königin des Großhauses "und des Feuerhauses (vergl. S. 324) — von schönem Anblick — die "liebenswürdige in allen Ländern — die Mächtige (Usrit), — "die Holdselige — die Schöngesichtige (nfr-ho) in Theben, die "Behre (At) in Beliopolis, die Gutthätige (monchit) in Memphis "— die Vorsteherin der Magie — die Weberin und Walkerin — "Tochter bes Deb - Tochter bes Allherrn - Rind ber Nut

"— das erste königliche Weib des Rā, die Genossin ihres Laters "— deren Sohn Herr der Erde ist — deren Gatte Herr der Tiese ist "— deren Gatte die Nilschwelle ist — die den Nil zum Schwellen "bringt — welche den Nil schwellen macht zu seiner Zeit"1147).

242. Die Erscheinung der Göttin am Himmel als Sothisstern. welcher bei seinem Frühaufgang in der Sonnennähe am ersten Tage bes Jahres ben ältesten Aeapptern (b. h. damals) als die Sommer= sonnenwende noch an bemselben Datum eintrat, nicht nur den Gintritt eines neuen Jahres, sondern auch den Beginn der Nilschwelle verkündigt, hatte eine höhere symbolische Bedeutung, da fie mit dem Wesen der Göttin im innigsten Ausammenhange stand. Der Aufgang bes Fisgestirnes in der bezeichneten Jahresepoche wies auf die Wiederkehr des Lebens in dem Wechsel der periodischen Erscheis nungen des Kosmos hin, deffen Abbild sich in dem Lande Aegypten mit seinem in periodischer Regelmäßigkeit wiederkehrenden drei Jahreszeiten der Nilschwelle, der Saatzeit und des heißen Sommers gleichsam vor den Augen verkörperte. Der Aufgang ber Göttin, welche am 4. Schalttage das Licht der Welt erblickte, um 2 Tage später, am Neujahrstage, in strahlendem Glanze in ber Rabe ber Sonne aufzugeben 1148), galt für bas ganze Land als eines ber höchsten Freudenfeste, benn bas Bergangene fand seine Erneuerung in der Gegenwart und das Leben feierte seinen Triumph über den Tod.

Besonders in denjenigen Heiligthümern Aegyptens, in welchen die Priester der Göttin Isis-Sothis Altäre errichtet hatten (Philä, Spene, Groß-Apollinopolis und Tenthra an ihrer Spiße), wurde die Göttin in dieser Eigenschaft hoch geseiert. Zahllose Inschriften werden nicht müde, die Lobgesänge auf den Isisstern ertönen zu lassen. In Spene z. B. wird die Göttin mit den Worten angerusen, welche ich oben S. 42 fl. in getreuer Uebersehung wiedergegeben habe. An sich lehrreich durch die deutlichen Anspielungen auf die Bedeutung des Siriussternbildes nach den ägyptischen Bors

stellungen, enthält der Text außerdem nöthige Aufflärungen, welche den Ursprung der localen Isisnamen Satit und Annait (j. S. 302) für zwei besondere Göttinnen im Gebicte der ersten Wasserfalle in das hellste Licht setzen.

Mit einer anderen Rolle, welche die Göttin am Himmel in astronomischer Eigenschaft spielt, hängt ihre Darstellung in Nilspierdsgestalt (Hesmut oder Rerit) zusammen, von welcher ich in dem Abschnitte unter Set aussührlich gesprochen habe. Hierauf beziehen sich offendar ihre in den Sonnentempeln gesundenen Darstellungen und Bildsäulen, in welcher sie das Amt einer Schutzgöttlin als Wächterin des typhonischen Sternbildes des Großen Bären übernimmt, um den schädlichen lleberslüssen dieses winterslichen Unholdes am Himmel entgegen zu treten und der Frühlingssonne (Horsamtau) den Weg frei zu machen 1149).

243. Auf Erden ist Isis, wie es die Inschriften ausdrücklich bezeugen, die Göttin Usrit d. h. "die mächtige, starke" in ihrer Eigenschaft als die fruchtbringende und ernährende Ursache für alles Lebende. Als solche, wie ihre zahlreichen Beinamen es beweisen, ist sie nicht nur "die Spenderin des Lebens" (Ti-ānch), sondern "das Leben" in weiblicher Auffassung selbst (Anchit), ist sie serner als solche nicht nur die Urheberin des neuen Grün der Pflanzen-welt, welche die Erde bedeckt, mit anderen Worten die Göttin Buto (f. S. 328), sondern sogar das grüne Ackerfeld selber, das als Göttin personisicirt erscheint.

Die Bezeichnung der Göttin Isis durch den Beinamen Soschit, Sochet schließt eine merkwürdige Bestätigung der Ueberslieserung Plutarchs (cc. 32. 57) in sich, wonach die Göttin die Erde und zwar genauer den vom Osiris-Nil bewässerten und bestruchteten Theil derselben, also den Kulturboden, das Saats und Gartenland bedeuten sollte. Das entspricht genau dem ursprüngslichen Sinne von Acker, Feld, welche sich dis zum Koptischen hin an das Wort sochit, sochi (weibl.) knüpft 1150). In dem Vrugis, Wuthologie.

Digitized by Google

bekannten Mährchen von den beiden Brüdern ist von "allen Feldarbeiten" die Rede, desgleichen von allen Feldpflanzen, von der Aussaat, die für das Keld bestimmt ift, vom Pflügen des Keldes, von den Gängen nach dem Felde und von der Rückfehr des mit Rlee belafteten Hirter feinen Rindern vom Felde. Ginzelne von den Eigennamen, welche in den Nomenlisten das zu dem Gebiete eines Tempels gehörige und vom Nil oder von einem Nilkanal überschwemmte Ackerland anzeigen, sind mit demselben Worte ausammengesett. Die neue Fluth überschwemmt "Dornakazien-Keld" (in oberag. Nilopolis) ober "sie überschwemmt Sonnen-Feld" (Memphis), "Rrotodil-Feld (Metelis)" und Gottes-Feld" (Bubaftus), find ganz gewöhnliche Ausdrücke in den erwähnten Berzeichniffen. Der Gott Horus von Groß-Apollinopolis verspricht dem regierenden Fürsten: "Ich schenke dir ein Feld, welches sich beugt "unter seiner Frucht, ohne daß es vom Migwachs heimgesucht sei", mit dem Hinzufügen: "Ich bereichere beine Aecker durch Millionen "von Feldfrüchten, um die Nahrung zu bereiten für Jeden, welchen "du liebst". Der König erwiedert diese Anrede mit den Worten: "Ift zu mir die Göttin Rannut (die Ernte) gekommen und tritt "für mich am Himmel der schöne Nordwind ein, so bringe ich ihre "(der Felder) millionenfache Ernte zu dir, um deine tägliche Rah-"rung bereiten zu laffen 1151)". In der Schenfungsurfunde von Edfu 1152) bezeichnet das Wort sochi-t in einem noch bestimmteren Sinne ein größeres Complex von Aeckern (ah), die entweder aus höher (qai) oder tiefer (mau-t) liegenden Feldern bestanden. Ueber die allgemeine und besondere Bedeutung des Wortes kann somit tein Zweifel bestehen und der Isisname als fruchttragendes Acterfeld aufgefaßt erhält hierdurch eine eigenthümliche Beleuchtung. Ich habe schon früher barauf aufmertfam gemacht, daß die besonderen Namen einzelner Nomen und Nomenstädte in vielen Beispielen ge= radezu auf locale Gottheiten, männliche und weibliche, übertragen wurden und den Beweis vollenden, wie die Bildung mancher Götternamen von sehr natürlichen und einfachen Anschauungen außsging <sup>1153</sup>). Isis als Feldgöttin d. h. als der Ackerboden Aegypstens steht daher nicht vereinzelt da und ihre Bermählung mit dem Osiris-Nil hat einen verständlichen allegorischen Sinn.

244. In der Unterwelt tritt Isis als die vielgefürchtete, schreckliche Göttin auf, als die äg. Persephassa, welche den todten Leib in
ihrem Schoose empfängt und für das neue Leben vorbereitet. In
dieser Eigenschaft wird ihr der Name Amenit d. h. "die westliche" oder
"die unterirdische" (Göttin) beigelegt, welche in Frauengestalt mit
dem Zeichen des Westens auf dem Kopse Osiris, den König des
Westens, zu begleiten pslegt. Der unterirdische Serapis heißt deßhalb in Beziehung zu seiner Gattin "der Stier d. h. der Gatte der
unterirdischen Göttin 1154)". Auch in diesem Falle ist die Oertlichseit
und die Bezeichnung derselben zu einer Göttin umgewandelt worden.
Die engen Beziehungen der unterirdischen Isis zum Todtenkult
werden durch Millionen von Zeugnissen erwiesen.

In den Darstellungen nimmt ihr Bild die Stellung am Ropfende der Mumie ein, während ihr am Jugende die Schwester Nephthys gegenübersteht. In den Serapeen behauptete das Schwesterpaar diese hervorragenden Blate, denn allenthalben erscheinen sie am Sarge bes Gottes Dfiris. Gine thebanische Abbilbung 1155), im Tempel der eponymen Göttin von Theben, Apit, und ihres Gatten Deb kann als ein lehrreiches Beispiel für alle übrigen gelten, wie fie 3. B. im Auszuge auf ben Banben geheimer Gange bes großen hathortempels von Tentpra in Bild und Schrift jum Ausbruck gekommen sind, um die verschiedenen localen Auffassungen dem Gingeweihten zur Anschauung zu bringen 1156). Der vom Tobte erweckte Gott liegt in Geftalt eines Harpofrates auf dem Leichenbette, beide Göttinnen befinden fich in seiner Nähe an ben angegebenen Bläten. Osiris heißt: "ber thebanische Osiris, ein großer König im großen "Upit-Tempel auf dem Leichenbette in dem Gemache seiner Erzeu-"gung." Ein Amonsgeier, mit ithpphallischer Beigabe, schwebt über

dem Ofiriskörper. Darüber die Worte: "Amon-Ra, der herrliche "Seelenvogel des Ofiris, der über beffen Leiche in dem Hause seiner "Geburt ruht." Die in der Umgebung der Bahre befindlichen Gottheiten fosmogonischen Inhaltes (Ptah, Thot, die Ogboas) nebst Borus, melder ben gebundenen efelsföpfigen Bott Get nieberichlägt, finden in der begleitenden dreizeiligen Inschrift unterhalb ber Bahre ihre Ermähnung. "An jenem Tage bes reinen Stieres in seinem Felde (b. h. am ersten Schalttage) gebiert die Göttin Rut ben Gott Djiris in dem großen Apit-Tempel auf der westlichen Seite vom Beiligthume bes Gottes Chonfu. Butes bedeutet ber Erschienene im ganzen Lande. Aegypten ift bewegt, Amon in festlicher Stimmung, die Götter voller Freude und ein Jauchzen in Es theilt sich die Wonne den Rothländern mit, die Göttinnen sind in festlicher Stimmung und die Menschen feiern einen frohen Tag. Es treten die Götter dem Ofiris in dem großen Apit-Tempel in seinem Geburtslande gegenüber. |Anruf an Ofiris: "Deine Seele ift im (ober als) Drion, beine Schwefter, ber Sothisftern. behütet dich, deine Schwester (Rephthys) beschirmt beinen Körper, beine herrliche Seele schwebt über beinem Leibe, ohne fich je von ihm zu trennen. Dein Sohn Horus schlägt deine Gegner, Ptah und Thot stehen neben bir, die Gottheiten der Ogdons bewahren beine Glieber, du trittst aus ..... von Neuem hervor als ein ichones Rind am Jahresanfang. Der himmel trägt beine Seele, die Erde trägt bein Bild und die gefrümmte Tiefe (f. S. 220) ift beine Geftalt".

Welche Rolle der kosmischen Göttin Isis in ihrer Eigenschaft als Amenit, der unterweltlichen Tiefe, welche das Licht "von gestern" dem "heutigen Tage" zurückgiedt, zufällt, bezeugt eine andere Darstellung desselben Tempels 1157), in welcher der König Ptolemäus IX. dem wieder erstandenen "thebanischen Osiris, dem Kinde der Stadt, dem Säugling seiner Mutter in dem Hause seinen Erzeugung an jenem Tage des reinen Stieres in

seinem Felde" den Siegeskranz des Triumphes über Tod und Gegnerschaft überreicht. Dem Fürsten werden die Worte in den Mund gelegt: "Ich umwinde dich mit diesem schönen Siegeskranze, gleichwie (einst) dein Vater Tum, der Vater der Götter, den Kranz um deine Stirn gewunden hatte. Lebendiger, geliebtester aller Götter, du lebst in Ewigkeit hin, nachdem Gott Horchuti deinen Ruf gegen deine Feinde zur Wahrheit gemacht und dein Vater Deb dir sein Erbe übergeben hatte". Isis, in der Gestalt der Reit befindet sich hinter dem Gotte und empfängt den hohen Namen und Titel: Amenit, die Mutter des Ra".

Wie Dsiris als der fosmische Vertreter des fosmogonischen Gottes Ra's die Schöpfungsgeschichte in der geschaffenen Welt in periodischer Wiederkehr der einzelnen Erscheinungen gleichsam fortsetzt und als Urheber, Erzeuger oder Vater der lebenden Natur aus dem Feuchten (dem Nil) auftritt, nach dem uranfänglichen Beispiele Ra's: so erscheint Isis als die kosmische Auffassung der kosmogonischen Urmutter Hathor, deren Namen und Eigensichaften sie nicht selten theilt, während sie im Grunde genommen nur die Stelle jener uranfänglichen Göttin in der kosmischen Welt in dauernder Nachahmung des ersten Schöpfungsactes vertritt.

245. Indem ich zu den einzelnen wenigen Fisstädten übergehe, in welchen die Göttin ausschließlich als Ortsgottheit verehrt ward, stelle ich die bekannte heilige Fisstätte auf der Insel Phila (Pilak) an die Spize aller. Aegypter und Aethiopier theilten sich mit gleichem Eifer in der gemeinsamen Verehrung der als Landesgöttin angesehenen "Herrin des Südens" und "Königin der Südvölker," deren Feste, einschließlich der sogenannten "Uebersahrt" in einem heiligen Schiffe, zu den freudigsten Ereignissen an der ägyptischen Südgrenze gehörten. Die häusigsten Beinamen, welche die Issezeichen begleiten, sind in den Titeln: "Die Spenderin des Lebens" d. h. "die Ernährerin und Erhalterin" (s. oben) und Mu d. h. "das

Wasser" ausgedrückt. Aus den demotischen Uebersetzungen dieser zuletzt ausgeführten hieroglyphischen Bezeichnung, welche sich wortsgetreu durch "die gute Nilsluth" (Qobhe nofrit) wiedergeben lassen, geht mit aller Bestimmtheit die Auffassung der Göttin als weibliches Wasser oder weiblicher Osiris hervor (s. oben d.).

Bu ben berühmtesten Fissstädten Oberägyptens gehörte nächst der Grenzinsel Philä die Metropolis des letten, 22. Nomos des Südlandes, die Stadt Tpi-ahe, Pi-tpi-ahe, Petpieh der Kopten, das heutige Atsih, oder "die Stadt der kuhköpfigen Göttin," Aphroditopolis der Griechen, in welcher nach Strado eine weiße Kuh als das lebende Symbol der Schutpatronin verehrt ward. "Isis ist dort als Hathor, Herrin von Aphroditopolis" des merkt der große Nomentext von Sofu über sie. Nach dem Inshalt der auf sie bezüglichen Nomentexte erscheint sie als die Besschützerin des Osirisleides, während ihr Sohn Horus, der Nachsfolger auf dem Thron des Osiris, stets als Rächer seines Vaters auftritt.

In Unterägypten schließt sich Isis von Bubastus an, in welcher Stadt "die Seele der Isis als Bast in dem heiligen (nutri) Stadtquartiere" verehrt ward. Ich habe bereits früher (S. 331 fl.) auf die Bedeutung der Göttin verwiesen und wiederhole deshalb nicht bereits Gesagtes.

"Isis als Buto in Tanis" (Åm, Åmu), mit dieser Formel bezeichnet der große Nomentext von Sohu die Kyria in der Metropolis des 19. unteräg. Nomos, auf dem Gebiete der von den Griechen Tanis genannten und auf den Denkmälern unter dem Namen Åm ausgeführten Stadt <sup>1158</sup>). In der Mehrzahl der Nomenlisten heißt dieselbe Göttin nur mit dem einen Namen Uti-t, d. h. Buto mit dem gewöhnlichen Zusat: "Herrin von Tanis", wofür ein einziges. Mal ganz allgemein "die Göttin Hathor, Herrin von Tanis" einstritt. Die Darstellungen geben ihr die Gestalt der Buto d. h. einer Hathor mit der rothen Krone des Nordens auf dem Haupte.

Ihr nicht seltener Beiname Hri-utis "die sich oben auf ihrem Papprusstengel befindet" bezieht sich auf die symbolische Gestalt der Göttin als Uräusschlange über dem Papprus, eine Anspielung auf ihre Herrschaft in der nördlichen Jone. Nach ihrem Buto-Namen hieß die Stadt nebenbei P-uti d. i. (ein anderes) Butus auf der östlichen Seite des Deltagebietes. In Bezug auf das Horustind von Tanis gegenüber der Göttin Isis-Buto verweise ich auf S. 390 fl., woselbst außerdem der Zusammenhang des Kultes von Tanis mit dem der Gottheiten von Panopolis und Coptus hervorgeht. Man wolle deshalb meine späteren Bemerkungen über Min, den äg. Pan, weiter unten vergleichen.

Einer ausgezeichneten Berehrung erfreute fich die Göttin in ber Stadt Bi-hebit (heute Behbeit, wiederum auf der westlichen Seite, aber wie Sais im Deltagebiet gelegen) berfelben, welcher die alten Schriftsteller den Namen des Jeion oder der Fisstadt, auch in der koptischen Bezeichnung Na-efi, "Stadt der Sfis" erhalten, beigelegt haben. Wie fammtliche, ber Ifis geweihte Kultusstätten fo führte fie die Nebenbezeichnung eines ber Göttin geheiligten Blates (nutri, na-nutri), unter welcher jedoch in erster Linie die historischen Inschriften diese unterägyptische Isisstadt verstehen. Die letten Reste eines an Ort und Stelle ber Göttin errichteten Tempels lassen nach ihren Darstellungen und Inschriften es unzweiselhaft, daß die Mitglieder ber Osirisfamilie, an ihrer Spige "die Herrin" des Ortes Isis, einem gemeinsamen Rulte angehörten. Dfiris als "liebensmurbiges (merti), von den Göttern geliebtes" Numen, mit dem Serapisnamen Bemag, Borus als "Barfiesis, Rächer seines Baters, Herr der Fisstadt, großer Gott, Herr bes Himmels und Vertheidiger seiner Mutter," wie seine Legende auf einem Steine an Ort und Stelle lautet. 1159)

246. Fis steht mit dem Westen in Verbindung wie ihre Schwester Nephthys bisweilen mit dem Often. Altäg. Sagen verlegen beshalb ihre älteste Aufenthaltsstätte nach dem Westen, vor allem nach dem

Gebiete der libpschen Bufte, dem Reiche des tuphonischen Set. In ber Dase, welcher die Inschriften ben bedeutungsvollen Namen bes "Landes der Ruh" (die heutige Dase von Farafrah) beilegen, besaß die Göttin neben Ofiris und dem Horussohne eine eigene Rultusstätte auf libnicher Erde. hier hatte fie ihr Rind zur Welt gebracht und von hier aus läßt die inschriftlich überlieferte Legende sie die Flucht nach Aegypten einschlagen, um auf den Rath des Gottes Thot sich und das Rind ben Nachstellungen bes Set zu entziehen. "Sie irrte umber (so meldet ein Text) mit ihrem Sohne, dem Anäblein, um ihn vor Set zu verbergen. Die Bottin verwandelte sich in die heilige Sor-secha-t Ruh und das Rind in ben heiligen Stier Sapi (Apis, Epaphos). Sie begab fich mit ihm nach ber Apis-Stadt, um feinen Bater Ofiris ju fchauen, welcher sich daselbst befindet." 1160) Die Apis-Stadt, auch den griechischen Geographen wohl bekannt, lag in dem dritten unterägyptischen Romos, bem libnichen (Amenti), und gehörte neben ben Städten Bi-neb-amu (Momemphis, nach Strabo verehrten die Bewohner dieser Stadt die Aphrodite und unterhielten eine heilige Ruh), Tha-Hor-fecha-t (Tachorfa), Bi-meri (Marcia, am Meri-See, bem heutigen Marcotis) und einigen andern zu ben heiligsten Bläten des Ofiris-Isis-Horus-Rultus, ber in ber Gegend zwischen bem Mareotis-See und bem Natronthale ("Salzfeld" der Inschriften, Nitriotes der Griechen) einen reichen Sagenkranz entwickelt hatte. Als Serapeum galt die Apisstadt, in welcher "Ofiris als der größte unter ben Göttern, dem die Menschen als ihrem Schöpfer Wasser sprengen und bessen Ramen sie als den ihres uranfänglichen Baters preisen" in den Inschriften gefeiert wird. Hier war es, wo Isis unter ihrer Localbezeichnung Senti, "die Berehrungswürdige" ober "die Gefürchtete," in Ruhgeftalt den Gott beschirmte und Sfis-Sathor, "bie Mutter bes Gottes, die Goldene" (Rubi-t), ihr Kind mit ihrer Milch nährte." Das war das junge Apisfalb ober, nach dem großen Horusterte von Ebfu: "das Kalb, welches an den Füßen seiner Mutter, die ihn geboren hat, der Kuh Hor-secha-t, strahlend emporsteigt," mit andern Worten die tägliche Morgensonne und, im Jahreslause, die im Osten des Himmels ausgehende Frühlingssonne. Von diesen Gegenden aus, wie es die Inschriften weiter lehren, begab sich Isis auf ihrer Irrsahrt nach der Insel Chemis inmitten des Butus-Sees, stets darauf bedacht, das Kind vor den Rachstellungen des Gottes Set zu schüßen (s. oben S. 393). Der sehr durchsichtige Mythos, wie ich es anderwärts ausführlicher nachgewiesen habe, 1161) entspricht in den Hauptzügen der griechischen Sage von den Wansderungen der Fo, der Tochter des (sichsschen) Inachos, welche am Schlusse derselben den Epaphos (Apis!) zur Welt brachte und deren Namen auffallend an das ägyptische Wort für die Kuh (ahe, ihe, soptisch ehe) erinnert. 1162]

Auch die nahe gelegene Stadt Kors, in welcher sich die Ortssgöttin Näth als die kosmogonische Form der kosmischen Isis enthüllt, hatte ihren Antheil an dem libyschen Ursprung des Isistultes, wie er sich auch hier unter ganz bestimmten Formen entwickelt hatte. Ich hatte bereits oden (S. 340) Gelegenheit der Ruhgestalt zu gedenken, unter welcher in Sars die Urmutter Näth ihrem Sonnenkinde zum ersten Male das Leben geschenkt hatte. Die Gemeinsamkeit der Isis-Verehrung in allen diesen, im Westen des unterägyptischen Landes gelegenen Oertlichkeiten läßt keinen Zweisel über den Zusammenhang mit libyschen Anschauungen bestiehen, die sich in dem verbreiteten Stier- und Kuhfultus in ihrer äußerlichen Form darstellen.

Selbst in der, auf der Westseite des Nilthales gelegenen ältesten Hauptstadt Aegyptens, Memphis, zeigen sich nach vielen Richtungen hin libhsche Spuren, die sich hauptsächlich in dem Wesen der ächt memphitischen Göttin Sochit offenbaren. Sie wird in kuhstöpfiger Hathorgestalt geradezu als eine westliche oder libhsche Göttin angerusen und mit libhschen Völkernamen in Verbindung

gesetzt (s. S. 520 fl.), wie sie als solche unter bem Namen und Titel "ber Göttin Sochit, ber Fürstin bes Tehenu-Volkes," auch auf dem Gebiete des libyschen Nomos aufgeführt erscheint (s. S. 629 Lin. 18). Daß diese Auffassungen nicht erst spätes Wachwerk sind, dagegen sprechen vor allem die neu gefundenen Pyramiden-Inschriften, in welchen der mythischen Kuh unter versichiedenen Namen eine hervorragende Stelle angewiesen wird.

## VII. Glied der Enneas

ober



Hur-Hor, Horus ber ägyptische Abollon.

247. Unter welchen Namen und Beinamen, vom Harpokrates an bis zum Haroëris hin, und unter welchen Bilbern und Formen ber Gott in den verschiedenen Kultusstätten des Landes eine Stätte seiner Berehrung fand, überall muß er auf den Grundtypus zurückzgeführt werden, der ihn neden Osiris als ein besonderes Glied an dem kosmischen Leibe der großen Enneas darstellt. Wie Osiris, nach den ägyptischen Borstellungen, die vom Leben zum Tode, von der Oberwelt zur Unterwelt niedersteigenden körperlichen Erscheinungen veranschaulicht, so tritt ihm Horus als das aus der Unterwelt zur Oberwelt emporsteigende, aus dem Tode wiedererweckte Leben in allen Formen der Erscheinungen gegenüber. Wie Osiris in höchster Potenz die im Westen untergegangene Sonne vorstellt, so erscheint Horus als das im Osten zur oberen Hemisphäre auf-

springende Tageslicht, als die zu neuem Dasein wiedererweckte Sonne. Schon sein Name, in Zusammenhang mit der Wurzel hr (f. S. 355), weist auf diese seine Bebeutung hin.

Ofiris und Horus sind unzertrennlich von einander und keiner denkbar ohne den andern: der eine das, was war, der andere das, was ist; der eine der Tod nach dem Leben, der andere das Leben nach dem Tode, der eine, um mich der Denkmälersprache zu bedienen, "der gestrige Tag," der andere "der heutige;" Horus, die zum Lichte emporsteigende Welt der Erscheinungen, in ihrer periodisch wiederkehrenden und sich zur vollsten Stärke entwickelnden Erneuerung, stets wieder auflebend, wie Osiris stets absterbend. Seine zahlreichen Benennungen, Beinamen und Titel dienen nur dazu, seine Haupteigenschaft nach den verschiedenen Richtungen ihrer Anwendung in dem Reiche der Erscheinungen durch Wort und Form anschaulich zu gestalten.

Die innige Verbindung zwischen ihm und Ofiris führte zu Legenden, die seine Umwandlung jum Borus auf Grund mystischer ober im menschlichen Dasein gültiger Vorgange zu erklären ver-Bald bildet Isis seinen Horustörper aus den zusammengefügten Theilen bes ermorbeten Ofiris, bald ift er ein Kind bes Ra ober bes Ofiris und ber Isis, bald wird er zum Gatten seiner eigenen Mutter Isis, Die ben verjüngten Sarpokrates in Sein Titel "Rächer feines Baters" ift bedie Welt sett. zeichnungsvoll, da er auf den Triumph der lebenden Natur über die Gewalt des Todes hinzielt. Die häufige, mit seinem Namen verbundene Versicherung "daß er die Erbschaft seines Baters übernommen habe," bedarf taum einer Erflärung, ebensowenig die Überlieferung, daß er den Thron seines Baters als König von Alegypten, mit andern Worten die Herrschaft über die Oberwelt er-Alles das fagt in durchfichtigfter Ausführlichfeit der halten habe. Hymnus, welchen ich S. 396 als Mufter aller ähnlichen in möglichst getreuer deutscher llebersetung vorgelegt habe. In Bezug auf seine Kämpfe mit dem Gotte Set verweise ich auf das dem lett= genannten gewidmete Kapites.

In den Darstellungen erscheint er in der Gestalt eines sperberstöpfigen Gottes. Der Sperber (bak, koptisch ebok, milvus) war ihm geheiligt und als solcher sein lebendes Symbol. Andere Darsstellungen, je nach den besonderen Kultusstätten des Horns, werde ich Gelegenheit finden in dem nachfolgenden Verzeichniß seinen hauptssächlichsten Tempel zu besprechen. Wie er, so galt sein Sperberbild als gleichbedeutend mit der allgemeinen Vorstellung der Gottesnatur im Sinne des äghptischen nutr d. h. der thätigen Kraft, welche in periodischer Wiedersehr die Dinge erzeugt und erschafft, ihnen neues Leben verleiht und die Jugendsrische zurückgiebt (s. S. 93). Denn Horus ist recht eigentlich nutr, Gott, gerade in dieser Auffassung und sein Sperberbild hinter den Namen der verschiedensten Götter (bereits in den Pyramiden-Inschriften) ein deutlicher Hinweis auf die allen inwohnende Gigenschaft, welche nach äg. Vorstellungen dem Gottesbegriffe zu Grunde lag.

Horus, welche Beinamen nach localen Auffassungen ihm auch jonst zugeschrieben wurden, ist der lette König der Götterdynastie und die irdischen Pharaonen sind seine Nachfolger. Die lebenden Fürsten sind die Sonnen (Ra) des Landes Aegypten, welche bei ihrer Thronbesteigung als Horus, d. h. als Morgen- und als Frühlingssonne ihren Tageslauf im Herrscheramt antraten, um als Dsiris oder als Nachtsonne nach ihrem Tode in das Reich ber Die offiziellen Titel, welche den Königen Tiefe niederzusteigen. gleich bei ihrer Thronbesteigung beigegeben murben, sind deshalb mit dem Horusnamen verbunden und das zweite Krönungsfest, wie ich oben bereits angedeutet habe, fand an der Feier ber Frühlings: jonne ftatt. Sämmtliche fünf Titel, welche ben offiziellen Beinamen der Konige zu bilden pflegten, tragen an ihrer Spite die dem Gotte Horus, dem himmlischen Könige, zukommenden Bezeichnungen, welche der Reihe nach fich in folgenden Ramen und Burben dar=

1. Der horus ober ber lebenbe borus, 2. herr ber Arone bes Subens und bes Norbens, 3. ber goldene horus, 4. König des Südens und des Nordens und 5. Sohn des Selbst die Schlufworte hinter bem Familiennamen: "lebend in Ewigkeit hin" ober "Lebenspender in Ewigkeit hin" weisen auf Die göttliche Auffassung des irdischen Horus bin und nicht weniger bas Horuszeichen (Sperber auf feinem Geftelle) als Bertreter bes föniglichen Ich in der grammatischen Berbindung der Texte offiziellfter Natur. Gin fehr merkwürdiges Beifpiel enthält eine in Karnak gefundene, leider halb verstümmelte Inschrift 1163), in welcher Thotmofis III. berühmten Angedenkens des göttlichen Ursprungs feiner Titel und Ramen gebentt, als deren Urheber er ben Schutspatron Thebens, Gott Amon, anführt. Er sagt wörtlich: "Er "selber (Amon) hat Mir die Königstitel niedergeschrieben. Er hat "Meinen Horus-Sperber auf den Thron gestellt. Er hat Mich "ftart gemacht (s-nacht) wie einen ftarten (nacht) Stier (ka). "Er hat Mich hervortreten (cha) lassen in Theben (Usit) unter "biefem Namen: Sorus, ftarter Stier (Königename bes Sorus), "ber in Theben hervorgetreten ist" (Cham-Usit).

In Bezug auf den Goldsperber-Titel bemerkt derfelbe Pharao:

"Er hat Mich als goldenen Sperber gemodelt. Er hat mir "seine Macht und seine Stärke verliehen und daßich herrlich seinach "Art jener seiner Erscheinungen unter diesem Namen: goldener "Sperber, Mächtiger, Starker, von herrlichen Erscheinungen.

Bezüglich des Ursprunges seines Familiennamens Thotmosis (Thuti-mas), bisweilen mit dem Zusat Sam-choper erklärt der König ferner:

"Ich bin sein Sohn (d. h. Sohn des Rā), der aus ihm ent-"sproß. Bon gleicher Geburt (tut-mas) gleichwie der Gott von "Hiser (d. h. Thot). Er hat sich mit allen Meinen Wandlungen "verbunden (sam-chopru) unter diesem meinen Namen: Thutimas Sam-choper." In seiner Eigenschaft als irdischer Horus gehört der König der Familie des Rā an, und er empfängt daher als erbberechtigter Fürst Thron und Reich aus den Händen seiner göttlichen Vorsahren. Bis in die Zeiten der sremdländischen Ptolemäer und Kömer ershielt sich diese Anschauung, die vor allem in den Tempeln von Dendera und Edsu ihren häufigen Ausdruck sindet, wie es die solgenden Beispiele nachweisen können 1164).

"Du bist König auf der Oberwelt auf dem Throne des Horus "unter den lebenden Menschenbildern in Ewigkeit hin." — Als Belohnung wird dem Könige zugesprochen: "die Dauer des Kā, "das Königsthum des Atum, die Herrschaft des Schu, der Thron "des Deb, die Erbschaft des Sohnes des Königs Onnophris und "der Königsstuhl des Horus, Sohnes der Isis." <sup>1165</sup>) Der König erscheint "als leuchtender Sperber auf seinem Throne unter den lebenden Menschenbildern in Ewigkeit hin." <sup>1166</sup>)

## Berzeichniß der hanptfächlichsten Kultusstätten und Localformen des Horns.

## 1. Unter bem Borusnamen.

248. Sor-uer von Ombos. S. oben S. 529 fl.

Hor-uer von Groß-Apollinopolis (mit dem Zusatz "der Westseite" 1167) wegen ihrer Lage am westlichen User des Flußes). Der Gott führte den lokalen Bollnamen "Hor-Bahudti, der große Gott, der bunt gesiederte, der Herr des Himmels." Ueber seine Besetuung vergl. Se. 545 fl. — Er heißt: der goldene Sperber, Sohn der His, Kind des Osiris. Seine Mutter, die apollinopolitische Isis, trug den Nebennamen Hatit oder Hatit d. h. "die weiße, leuchtende" (als Luna?). In einigen Texten wird dasselbe Wort als Bezeichnung des Storpions angewendet und auf dieselbe Göttin bezogen.

hor-uer "herr von Smenu," einer Stadt, die wie die vorigen

jüdlich von Hermonthis gelegen war. Die Legende: "Chnum, Herr von Smenu, Horus, Herr von Smenu, das ist der Gott Deb" 1168) läßt auf die Bedeutung dieses Horus einen Schluß ziehen. Neben Chnum ist es Sebak der mehrsach mit der Stadt in Berbindung gesetzt wird.

Hor-uer Herr von Klein-Apollinopolis (Qus), eine dem letopolitischen Hor-uer entsprechende Horusform. Bergl. oben S 535.

Horbahubti, eine mit dem Horus von Groß-Apollinopolis auf gleicher Stufe stehende Gottheit, welche in der Stadt Samsbahudit (fopt. Semhout) eine locale Kultusstätte gefunden hatte, die auf dem Gebiete des thinitischen Nomos gelegen war. 1169)

Horner von Letopolis, das unteräg. Gegenbild des ombitischen gleichnamigen Gottes in Oberägypten und wie dieser als König der Götter bezeichnet, ist bereits oben S. 532 weitläufiger besprochen worden. Seine Darstellungen zeigen ihn als sperberköpfigen Gott mit der Doppelkrone auf dem Haupte. Ein Löwe galt ihm als geheiligtes Thier. Seinem Bater Osiris war der 5. und 6. Mondetag geweiht, die deshalb als Opsertage betrachtet wurden.

Honos, sperberköpfig wie alle Horussormen abgebildet mit der Doppelkrone auf dem Haupte. Im großen Nomentexte von Edsu heißt es von ihm: "Der goldene Horus erscheint als ein Sperber auf dem Kopse einer weißen Antilope (Symbol des Set) in der Stadt Hierakonpolis," — zur Erinnerung an seinen glücklichen Sieg über den Osirismörder Set. Der Bater Osiris führte in diesen Nomos den Namen Maui, Isis den entsprechenden Mati, beide Namen so viel als "löwenartig" bedeutend und eine deutliche Anspielung auf ihre löwenköpfige Gestalt enthaltend.

Horns Herr von Hibenu (Ibin?), der Wetropolis des 16. obersäg. Nomos. Seiner Darstellung und seiner Auffassung nach entspricht er genau dem Apriosder Localgottheiten. Er ist "Horns in Sperbersgestalt auf dem Rücken einer weißen Antilope." Auch dadurch ist

die friegerische und siegreiche Rolle des Osirissohnes gegen Set angedeutet und die Inschriften bekräftigen dies in der aussührlichsten Weise. In einem derselben <sup>1170</sup>) wird Osiris also angeredet: "Dein kriegstüchtiger Sohn bereitet Schaden denen, welche Schaden bereitet haben, indem er die Feinde mit ihren Stricken bindet," oder <sup>1171</sup>) "Dein Sohn ist besorgt für Dich. Er erscheint in der Gestalt eines prächtigen Sperbers. Seine Krallen sind geweht. Er hat die Feinde des Sonnenauges (Osiris, s. S. 613) zerssseicht." Als seine Helserin im Streit wird Isis in ihrer Gestalt und unter ihrem Namen Aschet d. h. "weiblicher Schakal" erswähnt. <sup>1172</sup>)

"Horus des Ostens," Name einer Horusform, die im Süden von Hermonthis ihr besonderes Heiligthum in der Stadt Thufi (Tuphium der Alten) besaß, in welchem gleichzeitig "Amon, Herr von Tuphium" als Gott angerusen wurde. Das Krokodil galt als heiliges Thier (vergl. S. 597).

"Horus des Westens." Gottheit in dem Tempel der Stadt Hassin (Asphynis der Geographen). Amon und ein uralter Gott Hmen werden am häufigsten mit dem Stadtnamen verbunden. Es gewinnt den Anschein, als ob Amon in den beiden oben genannten Orten mit dem lokalen Horus identisch war.

Horns-Schu oder -Schuti, in sperberköpfiger Gestalt ("er ist als ein prächtiger Sperber dieser dein Sohn" wird einmal Osiris angeredet), 1173) auch löwenköpfig oder als Löwe dargestellt ("der Löwe Arihos, Sohn der Bast", s. S. 332) erscheint in dem 10. Nomos Oberägyptens als der eigentliche Lokalgott. Der Nomos, welchen der spätere, Antäopolites genannte in sich aufnahm, war halb typhonisch, da die auf der rechten Seite in einer gebirgsreichen Gegend gelegenen Stadt Tuka ("Hochberg"), Antäopolis, mit den Kämpsen des Set gegen Horus in Beziehung stand. In einzelnen Nomenlisten wird deshalb der Nomos übersprungen. Andere nennen den Gott und bezeichnen Iss unter den verschiedenen Namen Brugsch. Wythologie.

Anta, Cherseket Haqit und Mas-si-8 (d. h. "sie schaut ihren Sohn"). 1174)

Im athribitischen Nomos wird "Horus als Herr bes Landes" (große Nomenliste von Ebsu) als Kyrios aufgeführt. Seiner Darstellung nach sperberköpfig, mit der Krone und viersachem Federaufsat auf dem Haupte, erscheint er als die Lokalform des Horuer in Hatahirab oder Athribis, wie die Griechen die Metropolis umschrieben. Die noch unaufgeklärte Rebenbezeichnung des Horus: Chont-cheti unterscheidet ihn von allen seinen übrigen Brüdern. Der Nomosname: schwarzer Stier Gau als dessen Kyrios der erwähnte Horus allenthalben auf den Denkmälern aufetritt, weist auf den Kultus dieses Viersübers in Zusammenhange mit dem Gotte hin. Den Ueberlieferungen nach besaß das Serapeum von Athribis das Herz des Osiris als heilige Reliquie. Horus und seine Mutter Isis, unter ihrem Lokalnamen Chut ("die Schühende") theilten sich in der Sorge für die Bewachung des Osirisherzens.

"Borus, Sohn ber Ifis" ober Borfiefis, in ber Geftalt eines Königs mit der Doppelfrone auf dem Haupte, erscheint in einer Nomenliste 1175) als Schutpatron bes 7. unterag. Nomos, ber im Westen außerhalb bes Deltagebietes in ber Nähe ber Meerestüfte gelegen war und ben Metelites und Menelaites ber Rlaffiter umfaßte. Er ist offenbar mit bem nach seiner Aussprache nicht sicher bestimmten Gotte "Su (?) Herr bes Bestens" identisch, welcher in männlicher Geftalt mit bem Zeichen einer Berggegend (befonbers fremder) auf dem Haupte in den übrigen Listen als Landesgottbeit erscheint. Seine ausführlichen Nebentitel, wie "Kraftvoller. Schläger ber Bergvölfer" ober "Berr bes Lanbes Manun (Beften), Bebieter ber großen Stadt (Alexandrien?) Gebieter ber Thambui-Bölfer (Libyer), Fürst ber Berglander 1176) laffen ihn als bas Gegenbild bes Gottes Sopt auf ber arabischen ober ber öftl. Seite außerhalb bes Deltagebietes erscheinen (f. S. 566).

Horus von Butus und Chemmis. Ich verweise in Bezug auf benselben auf meine Bemerkungen S. 390 fll.

Horus mit dem Beinamen Merti "der beiden Auge" oder, was grammatisch gleichfalls als zulässig cricheint, "der Aeugige." Sein Kultus hatte hauptsächlich in Pharbäthus (hierogl. Schaden) eine auf den Denkmälern scharf ausgeprägte Bedeutung gewonnen. Einen breiteren Aufschluß über seine lokale Aufsassung gewährt die nachstehende Inschrift: "Hor-Werti, Herr von Pharbäthus, "der zum Min gehört, dem Mondgotte in Panopolis (s. S. 362 u. 674 fll.). Sein Bater Osiris führte in Pharbäthus den Beinamen Pi-ka d. "der Stier."1177)

In dem 14. Nomos Unterägyptens mit der Metropolis Zaru ober Ralu, Sele ber Alten, 1178) ward nach Ausfage bes großen Nomentertes von Ebfu, "ber Löwe (tam genannt) als horus, Schläger feiner Feinde" verehrt. Das Gebiet bes Nomos, von Norden her an den Hervopolites angrenzend, lag an dem öftlichsten Theile Unterägyptens und führte unmittelbar zu ben Straken nach dem sprischen Auslande. Sämmtliche Texte stimmen darin überein in dem Horus von Sele, neben bem Horus-Sopt bes Nomos Arabia, den Bertheibiger und Schützer der Oftgrenze bes Landes zu erkennen und ihn als eine ber wichtigsten Gottheiten zu betrachten. Er ist an dieser Stelle Horus in einer politischen Rolle, als Abwehrer des Gottes Set-Baal, des Bertreters des feinblich gefinnten Auslandes. Die Stadt Sele ward beshalb als eine Apollonsstadt vielfach gefeiert und die Bezeichnungen ber füdlichsten Stadt bieses Namens (Edfu), vor allem Masen (f. S. 561) und Atbu (Cofu), wurden auf Sele geradezu übertragen und nur burch den Busat: "im nörblichen Lande" von der füblichen Stadt unterschieden. Ihre Blüthezeit fiel in die Epoche ber Ptolemäer und die Denkmäler aus dieser Zeit sind überreich an Angaben, welche die Wichtigkeit "der Festung" (xtm) Sele in das hellste Licht stellen. hier und in ben einzelnen Beiligthumern auf bem Gebiete

43\*

dieses Nomos seierte der Osiris-Mythos seine höchsten Triumphe und ward in politischem Sinne nach allen Richtungen hin ausgebeutet. Osiris-Jsis-Horus, die heilige Trias, diente als symsbolische Formel für das Verhältniß Aegyptens dem Auslande gegenüber, wobei Osiris, unter der Lokalbezeichnung Fentes-anch, zunächst den Nil und Isis, als eponyme Göttin Chont-abotit, nach dem Namen des Territoriums von Sele, das engere Nomoszgebiet bezeichnete. Daneben, wenn auch im Hintergrunde, behauptet natürlich das rein Mythologische seinen bleibenden Plat. Wan wird danach für die solgenden Beispiele aus den Inschriften die hinreichende Erklärung sinden.

"Horus, herr von Masen (Sele), der große Gott und herr "bes himmels, im Lande von Chont-aboti." 1179)

"Horus, herr von Masen, ber große Gott und herr bes "Himmels, — ber Lowe im Lande von Chont-aboti." 1188)

"Horus, Herr von Masen, ber große Gott und Herr bes "Himmels, der Löwe in Selc, der schöne Rnabe, welcher der Isis ent"sproß, welcher die Ankunft der Feinde von Aegypten abwehrt." 1181)

"Der Löwe, welcher Set zurücktreibt nach den asiatischen "Ländern, indem er die Festung (b. i. Sele) im nördlichen Theile "bewacht." 1182)

"Der Bächter, welcher bie Festung gegen die Rothlander be- wacht." 1183)

Es ist bemerkenswerth, daß des Horus Bater, Osiris, unter zwei Thiergestalten symbolischer Natur in Sele und auf dem Gebiete dieser Metropolis eine häusige Darstellung sindet. Ich meine seine Käsergestalt (die aus der unteren Hemisphäre zur oberen emporsteigende Frühlingssonne), welche mit dem Osiris von Abydus in Berbindung gesetzt wird, und seine Phönix(benu)form, welche sich in den östlichen Nomen Unterägyptens (Heliopolites, Arabia und Heroopolites) wiedersindet und genauer den verjüngten Osiris d. h. Horus versinnbildlicht.

Stellen, wie die folgenden, lassen keine Zweisel über die angezgebene Auffassung übrig. Ueber einer Abbildung des fliegenden Sonnenkäsers sinden sich die kurzen Worte: "Fentes-anch, der große Gott in dem Nomos von Chont-aboti."1184) In einer Liste des Osiris in allen Nomen 1185) wird derselbe Gott angerusen: "Bist du nicht in Sele im Lande von Chont-aboti? Die Stadt "Edsu des Nordens trägt deine Herrlichkeit. Du bist der geflügelte "Käser, welcher zuerst in Abydus hervortrat. Dein Sohn (Horus) "ist der Wächter der Thore Aegyptens," — oder 1186) "Du bist der "rrächtige Phönix in der oberen Hemisphäre, welcher auf der "Spize des Weidenbaums ruht, — Du bist der Herr des Fluges, "mit sliegenden Schwingen, der heilige Käser in seiner Gestalt." Im Lande von Sele führte in der That ein Heiligthum nach dem Phönix die Benennung "Haus des Phönix," und ebenso hieß nach ihm das gauze heilige Territorium "Gebiet des Phönix." 1187)



2. Horus als Anup-Anubis. Hermanubis.

249. "Bor-m-Anup (b. i. "Borus als Anubis") mit feinem "Namen, welcher die fluffigen Beftandtheile (bes Dfiris) in ber "Heiligen Halle bes Gottes (sih nutr) bearbeitet," mit biesen Worten führt die Nomenliste von Ebfu ben Schutpatron bes 18. oberäg. Nomos in feiner schafalsköpfigen Gestalt ein. einen Ofiris-Anubis gab (f. S. 635) fo lehren die Texte uns gleichfalls einen Bor-m-Anup fennen, beffen ag. Namensform unwillfürlich an Blutarchs überlieferten Bermanubis erinnert, von welchem diefer wohl unterrichtete Schriftsteller folgendes (c. 61) bemerkt hat. "Der aber die himmlischen Dinge gur Erscheinung bringt und die Ursache ber nach oben schwebenden ist, wird Anubis, zuweilen auch Hermanubis genannt; bas eine bezieht sich auf die Oberwelt, das andere auf die Unterwelt." Barthen hat in ben Noten zu feiner Ausgabe Plutarch's zu diefer Stelle mit Recht darauf hingewiesen, 1188) daß nach Clemens Alex. bei den Aegyptern zwei goldene Bilber von hunden (b. h. Schafale, nach einer gewöhnlichen Verwechslung bei ben Alten) bei ben Festaufzügen als

Symbole ber beiden Semisphären galten, nach andern jedoch waren fie eine Bezeichnung ber beiben Benbefreife, welche bie Abweichung ber Sonne gegen Suben (auf ihrem winterlichen Laufe) und Rorden (sommerl. Laufe) bewachen und hüten. Ich verweise darüber noch einmal auf meine Bemerkungen über ben Ofiris-Anubis auf S. 475. Die Erklärungen Plutarche und Eusebius, welche nach ihren ag. Gewährsmännern vorgelegt find, finden eine auffallende Bestätigung in den Nebentiteln, welche der lykopolitische und ber eben genannte Hermanubis in ben Inschriften aller Epochen zu führen pflegen. Der lykopolitische beißt regelmäßig Up-uaturis Sochem-tau, "ber die Bege bes Subens öffnet. - Der Mächtige ber Erbe." Er ift bie personifizirte Borftellung ber Winterwende, in welcher die Sonne die fübliche Richtung ihres Laufes einschlägt. Ihm gegenüber liegt ber eben erwähnte Unubis, welchem die Texte den Nebennamen und die Titel: Up-uatu-mehit Sochem-em (ober en)-pit "ber bie Bege bes Norbens öffnet. Der Dachtige im (ober am) himmel," mit anbern Worten, ber zur Commerwen be gehörige Anubis. Die Darftellungen ber beiben liegenden Schakale (f. S. 252), wie sie sich am häufigsten auf füneraren Denkmälern zu finden pflegen, erhalten hierdurch ihren beredten Sinn, ebenso die nicht seltenen Vorstellungen, in welche je brei Schatale bie beiben Sonnenschiffe an einem Schiffstau ziehen (f. Thesaurus S. 33).

Der in Rede stehende Anubis, welcher in der "Phönigstadt," Hat-benu (Hipponos der Alten, das heutige El-Hebe), in der Nähe der Alabasterbrüche 1189), eine besondere Kultusstätte besaß, ersicheint in den Texten als Taricheut oder Einbalsamirer. Die aus dem Alabaster des nahe liegenden Berges versertigten und selbst nach dem Auslande hin verschickten Alabaster-Salbenbüchsen legen den Gedanken an eine füneräre Bedeutung der ganzen Umgebung und ihres Schutpatrones nahe. Anubis von Hipponos ist jener "in der Halle des Gottes" weilende Amut oder "Leichenbesorger,"

welcher so häufig auf den Todtenladen, Todtenstelen und in sonstigen Grabinschristen selbst der ältesten Zeiten erwähnt wird. Sein übslicher Beiname tpi-ţu-f "der auf seinem Berge ist," entspricht seiner weiblichen Form tpi-t-ţu-s "die auf ihrem Berge ist" 1190).

Im Todtenbuche (149, 19) sagt der Osicis-Todte von sich aus: "Ich bin angekommen in der Stadt dessen, der auf seinem Berge weilt, und ich habe den in der Halle des Gottes geschaut." In einem Nomentexte <sup>1191</sup>) wird der Gott Osicis-Serapis des 18. Nomos (Sap) mit den Worten angerusen: "Bist du nicht in der Metro-polis von Sap in der Halle des Gottes? Schau an deinen Sohn "als Anmutes (Todtenpriester). Das ist Horus, der seine Flügel "in der Wolkenregion ausspannt, nachdem er die Welt als Sigen-thum seines Vaters in Besitz genommen hat." Sine andere Inschrift <sup>1192</sup>) drückt sich in folgender Weise aus: "Sieh deinen Sohn "Horus! Er breitet seine Flügel in der Wolkenregion aus, er "spannt seine Schwingen über dich aus. Der Mächtige des Himmels "(s. vor. S.) besorgt was dich angeht, nachdem er Besitz von allem "an dem heiligen Leibe genommen hat."

Um kein Mißverständniß mit Bezug auf die Gleichheit des schakalsköpfigen Anubis mit dem Horussperber von Hipponos übrig zu lassen, giebt ein neuer Text 11922) die Erklärung ab: "Anubis, "der Herr von Hipponos — das ist Horus, wenn er seine "Schwingen über dich ausspannt."

Derselbe Anubis heißt "Sohn des Osiris, ein großer Gott in Hipponos."<sup>1193</sup>) Isis, seine Mutter, verbirgt sich unter der Gestalt der Göttin des Nordens Buto, die in sämmtlichen mir des kannten Texten als die Ernährerin und Wärterin ihres Sohnes aufgeführt wird. Es ist jene butische Göttin, eine Lokalgestalt der Bast, von der ich S. 326 aussührlicher gesprochen habe und dieselbe, welche ihrem Anubiskinde den nicht selten austretenden Titel eines Si-Bast oder "Sohnes der Bast" verschafft hatte.

Die gemeinschaftliche Rolle ber Unubis genannten Götter,

welche sich nur durch ihre Beinamen, meift lokaler Art, von einander unterscheiden, ist in den Inschriften genau bezeichnet. 1194) Sie be= finden sich in der unmittelbaren Rabe bes Ofiris, sie balfamiren bas Fleisch und bie Knochen bes gestorbenen Gottes ein, umhüllen die Leiche mit den beiligen Stoffen ("ewige Dinge, Gespinnst der Weberin," d. i. Ifis, "Bafche der Reit" und mit ähnlichen Ausdruden in ber geheimen Sprache umschrieben), wachen von Abend bis zur Frühe über den Gott, halten alles Feindliche von demfelben fern und "werfen Jenen ba (b. h. Get) bei feiner Ankunft gu Boden." 1195) Sie theilen die Aufgabe, als Behüter und Beschützer in der Nähe bes Ofiris zu weilen, mit bem fogenannten Dafu-Sor ober "Sorusfindern" und ben "icharfäugigen Göttern," eingebilbeten Schutgenien, auf welche ich nach einer andern Richtung bin in meinem Thefaurus S. 117 fl. aufmerkfam gemacht habe. Sie stehen nämlich mit ber Gintheilung bes Beit- und Raummaages auf Grund ber (Dfirifchen) Bahl 28 in einer fehr fichtbaren Berbindung und besetzen daber, in ihrer Reihenfolge, ebenso wohl bie auf einander folgenden Mondstage, als die einzelnen Finger der altägyptischen Elle. Bon dieser Grundvorstellung ausgehend wird man bei ihrem Bortommen ftets ben geeigneten Schlüffel gur Erklärung ihrer Anwesenheit finden. Gelegentliche Barianten in ber Schreibung ihrer Namen und in der Uebereinstimmung ihrer Rahl find meistentheils in dem bekannten Mangel an Genauigkeit der ägnptischen Schreiber und Reichner zu suchen und stoßen bas Grundprinzip nicht um.



3. Horus als Min. Der ägyptische Ban.

250. Die Inschriften bezeichnen mit aller Deutlichkeit den Gott Min, den ägyptischen Pan von Panopolis (Apu, Pi-Min "Stadt des Min" und Chent-Min oder Chem-Min, das heutige Achmin) und Coptus (s. unten) als Sohn des Osiris und der Isis. Seine Horusnatur ist daher unzweiselhaft und die hervorragende Stellung seiner Mutter und Gattin Isis, oder, wie sie in Panopolis genannt wurde, Apersit, neben ihm in dem Heiligthum der Stadt vollkommen erklärlich. Auf einem Piedestal mit Stusen stehend ersicheint er in Mumiengestalt (die gebundene Natur, welche die Keime der Zeugung und des zukünstigen Werdens in sich trägt und selbsteständig, aus sich heraus, zur Erscheinung bringt)\*), vom Rücken aus

<sup>\*)</sup> Die ägyptischen Darstellungen, welche sich auf die Götter beziehen, zeigen das deutlichste Streben, bestimmte Gedanken über das Besen derselben auch durch äußerliche Merkmale symbolisch anzubeuten. Dazu gehören vor allem die Bilder, welche die Götter Ptah, Ofiris, Chonsu, Min und einige

durch eine Stange gestützt, mit dem Ropfe und dem Federschmuck über der Krone des ihm verwandten thebanischen Amon, den Arm erhoben, eine Geißel über ber Hand schwebend. Die ithpphallische Gestalt weist auf die aus sich zeugende Kraft bes Gottes mit unanständiger Deutlichkeit bin. So ift er, wie die Inschriften ibn schildern, "Gott Min, der Coptische, der Herr von Banopolis und herr bes heiligthums Sonu, mit hohem Feberpaar, ber Ronig ber Götter auf feinem Biebeftal,"1196) "Min-Ra, Berr von Banopolis, - welcher die Sand erhebt und mit seinem Besten 1197) versehen ist; welcher an den beiden Seiten (der Tempel oder Aegyp= tens) heraustritt am Neumondstage als Stellvertreter bes feurigen Stieres (f. S. 360),"1198) ober "Min-Ra, herr von Panopolis, - ber feurige Stier, herr bes Neumondstages, welcher aufgeht am Bollmonde,"1199) "ber feurige Stier am Neumondstage, welcher in ber Nacht erscheint am Anfang eines jeden Monats," 1200) alles nebenbei Beweise für die mit dem Neumonde und dem zunehmenden Lichte des Mondes verbundene Auffassung des äandtischen Ban. Ueber die vermeintliche befruchtende Kraft des Mondes in ben Tagen seiner ersten Erscheinung und seines Wachsthums habe ich mich bereits ausgesprochen. "Das Mondgemach" im Tempel bes Gottes zu Banopolis kann als ein neuer Beweis für die lunare Natur des äg. Ban bienen, nicht weniger wie die Bezeichnung seiner Rultusftätte als "Stadt bes feurigen Stieres" d. h. bes Neumondes. Die in ben ältesten Festliften in den Grab-

andere in mumienhafter Gestalt mit eng aneinander geschlossenen Gliedmaßen erkennen lassen. Hierauf spielt' die Bemerkung Plutarchs (c. 62) an, daß nach Eudozus "die Aegypter vom Zeus (Amon, Min) sabeln, daß ihm die Schenkel zusammen gewachsen waren und er nicht gehen konnte; aus Scham verzweilte er in der Einsamkeit, da kam Jis, schnitt jene Glieder von einander und trennte sie, wodurch er einen ungehinderten Gang erhielt. Die Fabel, so sügt Plutarch hinzu, will auch hierdurch andeuten, daß der Geist und Sinn des Gottes sür sich im Unsichtbaren und Unscheinbaren weilend, durch die Beswegung zum Schassen sortschrießen.

kammern aus den Phyramidenzeiten so häusig erwähnte Feier "Aufsgang" oder "Erscheinung des Min" muß offenbar auf ein Wondsselt bezogen werden, das nach den Wondlisten <sup>1201</sup>) auf den Schluß des Wondmonats anzusetzen ist. Der von den Aegyptern Tybisgenannte Wonat des sothischen Kalenderjahres war außerdem demselben Gotte geweiht als dem Erzeuger der Feldfrucht Botis (Dura der heutigen Negypter) nach dem Aushören der liebersschwemmung.

Min, ber König ber Götter, wie ihn einzelne Beischriften tituliren, führte neben feiner üblichen Bezeichnung gerade wie feine in Coptus verehrte Form den Horusnamen Bor-nacht b. h. "ber starte oder große Horus, ber 3. B. in dem Namen eines irdischen Rönigs Bor-nacht-neb-ef ("Borus ber ftarte, ift fein Berr" 1202), d. i. der Mektanebos der Griechen, wiederkehrt. Bereits in ben älteren Zeiten der äg. Geschichte führte er diesen Ramen 1203). Gin Hymnus aus der Epoche der 13. ober 14. Dynastie beginnt mit einer Anrufung an "Ofiris im Beften (und) ben Gott Min Sornacht, ben Sohn bes Dfiris" 1204). Auf einer Stele aus Abpbus heißt er "Min hor-nacht, der herr ber Stärke, der aus Chemmis hervorgekommen ift," als ob fein Ursprung von der unteräg. Butusgegend herzuleiten ware. Andere Texte stellen ihn mit Horuer-Sou gleich, wie folgende Inschrift aus Esne: "Min, ber Rönig Bor-nacht, Berr von Panopolis, ber Mintische, die Urschöpfungsfraft mit seinem Namen genannt, ber Stier (Gatte) feiner Mutter, Gott Schu, der Schläger (tema) S. 541. In Theben ftand ihm sein thebanisches Abbild Gott Amon-rā gegenüber, der wie der panopolitische und coptische Din als "Min-Amon-ra, Stier seiner Mutter, welcher die Sand erhebt, der Rönig der Götter, der mit seinem Phallus versehen ift, von schönem Anblick, mit hohem Kebernpaar, der die Feinde abwehrt und in seiner Starke kommt mit ausgestrecktem Arme, ber Beberrscher ber Gebirgsländer, welcher bem schönen Gotte Sopt vom Lande Bune-t Bebeihen schenft,

der Herz der Herzensfreude (s. S. 496) welcher aus Isis entsprossen ist, der Gott von holder Liebe, — der Gebieter der Bergvölker, der liebenswürdige, der Herr der jonischen Bölker." 1205) Es ist wohl zu bemerken, daß thatsächlich nach den auf der arabischen Seite Aegyptens in der Nähe alter Steinbrüche (besonders Hammanat) ausgefundenen Felseninschriften Min von Panopolis und von Coptus als Schutzgottheit dieser Berggegenden und als Patron der Steinbrecher erscheint. Auch die Fischer und Weber, letztere einst in Panopolis von berühmtem Ruse, ersreuten sich seiner Gnade, denn wie Herr Leftebure jüngst nachgewiesen hat, 1206) der Beiname Min's: Habes bedeutet geradezu den Fischer. Diesem entsprechen das Netz und der Zugstrick, welche dem Gotte zugesichrieben werden, ebenso vielleicht das Holzgestell mit seinem Wastbaum in der Witte, an welchem die Fischer ihre Netze auszuhängen pstegen.

Auffallend und bisher unbeachtet geblieben, ja felbst migverstanden ist der eigenthümliche Name Apersit ("ausgebreitet ist der Plat, ober ber Sit"), welchen die Inschriften aus Banopolis ber Göttin Sjis zuschreiben. Go z. B. in einer ber vollständigften Busammenstellungen ihrer Namen und Titel, die ich den Notes descriptives des jüngeren Champollion entlehne: "Die Erbprinzessin (erpa-t), die hehre, die große, der weibliche Horus, Aperfit lautet ihr Name, Sochit, die Königin der Ebelfrauen, Tafnut, die Tochter des Ra, das Auge des Ra, die Herrin des himmels, die Königin der Götter, die Herrin der Göttinnen, die Herrin von Panopolis. Sonst heißt sie kurzweg nur: Isis, die Große, die Mutter des Gottes, die Herrin von Panopolis." Aus ihrem Titel erpa-t, auch erpi-t oder mit dem Artifel davor t-erpi-t entstand vielleicht ihr Name Triphis, der sich in dem Titel eines "Broftates ber Triphis und bes Ban, ber fehr großen Götter" in einer griech. Inschrift zu Panopolis vorgefunden hat, wenn man nicht an die Jahresgöttin Tripit benken wollte. Im Todtenbuche (162, 8) wird

bie Göttin "Erpit (Triphis) bie Kuh" erwähnt. Die letztere ersinnert an die panopolitische "schwarze Kuh des Win," die auf der Stele c, 112 im Louvre ausgeführt wird und zu ihrem Min-Stiere vortrefslich paßt. Bereits früher habe ich erwähnt, daß dieselbe Isis von Panopolis den Beinamen Chont-abotit ("die im Osten") führte, — sie heißt als solche "Mutter des Min," — welchen sie ihrer tanitischen Lokalsorm entlehnt hatte (s. S. 390). Zum Schluß sei nicht vergessen, daß auf den Stelen von Panopolis die Trias: "Win, Herr von Panopolis," "Horus, der Rächer seines Vaters" und "Isis, die große, die Mutter des Gottes in Panopolis, Apersit, die Königin von Panopolis" ausgeführt zu werden pstegen. 1207) Der an zweiter Stelle genannte Horus hat sich von seiner Hauptsorm Min losgelöst, in welcher der Osirisvater zugleich verstedt ist.

"Min, Herr von Coptus." Seine Darstellungen entsprechen der des panopolitischen Min. In ähnlicher Beise schildern ihn die Texte als "ben Gott fa-a, welcher die Hand erhebt", fa-xex, "welcher die Geißel trägt," qa-suti, "mit hohem Federnpaar", "neb-urut, Besiger der Königefrone," aba-ut em nefru-t. "ber mit seinem Besten versehen ist" (d. h. als phallophorischer Gott) "Besiter bes Phallus," 1208) hr-xetif "ber auf seinem Biedestal steht," blau=, schwarz= und gelbfarbig. 1209) Seine Stärke und Araft, mit besonderer Rücksicht auf die ihm inne wohnende Zeugungsfähigkeit, wird durch seinem Ramen Ra-mut-ef "Stier feiner Mutter auf seinem Felde" wiederholt gerühmt. In der Horusliste von Ebfu wird er angerufen: "Du bift ber Sohn, welcher fich als feinen "Bater erzeugt und bas Abbild bes Stieres (b. h. Gatten) seiner Mutter." Bon seinen Titeln erscheinen die folgenden als bemerkenswerth: "Ronig Sor-nacht" (b. h. ber ftarte Sorus") ober Min= Bor Ra-nacht "Min-Borus, ber ftarfe Stier," - "Beherrscher (ati) aller Bötter," "großer Fürst und Gebieter ber Enneas, König "ber Götter. Genealogisch von Wichtigkeit ist die Angabe über ihn:

"Sohn des Dsiris und Kind der Isis.<sup>1210</sup>) Wie der Gott Min von Panopolis, so ist auch der coptische Namensbruder ein Schutzgott in den Gebirgen der Büste, also eine Art von Berggott, und deßhalb nicht ohne Theilnahme für die fremden Völker des Südens und die spätere als Jonier erklärte Gruppe ansländischer Nationen.<sup>1217</sup>) Die Münzen aus der Kömerzeit zeigen eine Antilope oder Gazelle als sein heiliges Thier.



4. Horus als Amun, griech. Ammon, Hammon, ber ägyptische Zeus, Jupiter Ammon.

251. Ueber die Bedeutung des Wortes, welches der Namensbildung dieses hochwichtigen Gottes zu Grunde lag, kann kein Zweisel obwalten, da Inschriften und klassische Ueberlieserungen dieselbe übereinstimmend seststellen. Das Verb amun, eine Erweiterung der Wurzel mun, mon, ursprünglich so viel als "nicht da sein", schließt den Sinn von "verborgen, unsichtbar sein" in sich. In hunderten von Beispielen wird bei Erwähnung des Gottesnamens darauf angespielt und die Formeln, daß dieser Gott "für seine Kinder verborgen ist" (amun er masu-f) oder "dessen Name verborgen ist" (amun-ranf) sind ebenso häusig als ihre Umschreibungen: "der sich in das Geheimniß hüllt für Wenschen und Götter (seta su er rome-tu nutru) 1212), dessen Gestalt unbekannt ist" (nen rech qa-f), u. a. m. Plutarch (K. 9) hat daher mit seiner Behanptung recht, daß die Aegypter ihren Zeus, den sie mit dem All (Kan) für gleichbedeutend halten, als einen unfichtbaren und verborgenen betrachten (vergl. S. 12, 87, 181).

Von einer bestimmten späteren Spoche an, die sich dis in die Ptolemäerzeiten hineinzieht, wird die Bildung des Ammonsnamens auf den Wortstamm mn, mun zurückgeführt, dessen Grundbedeutung bleibend sein, bestehen, fortdauern, wie im lateinischen manere, auch das Wesen des Gottes als des Bleibenden, in Allem Bestehenden hinweist. Der weiter unten abgedruckte Hymnus auf den Gott wird diese Stymologie durch mehrere Stellen bewahrheiten. Stymologische Spielerei, welche bei den Aegyptern so ungemein beliebt war, verleitete sogar zu dem Versuche, in dem Titel des Gottes Ramutes "Stier d. h. Gatte seiner Mutter" das ägyptische Wort ka für den Stier durch ein anderes, menmen, "Heerdender Weidelthier" zu ersehen, nur um die Gelegenheit zu sinden, auch in dieser Form den vieldeutbaren Namen Amun in das Gedächtniß zurückzurussen.

252. Das Ansehen und die Berbreitung seines Rultes knüpft sich an die politische Machtstellung seiner Tempelstadt Theben, deren gewöhnlichste Bezeichnung: Apit, Api, so viel besagte als die Worte: verborgener Plat, Klause, Afpl oder ähnliche, und sich zugleich auf das Frauenhaus oder den Harem der ägyptischen Könige bezog. Daber bie nicht feltene Zusammenstellung Amun-em (ober en)-Api ober fürzer Amun-api "Ammon in (ober von) Theben," aus welcher die Griechen einen Amenophis schufen. Nach bem Muster ähnlicher Beispiele, auf welche ich bereits mehrfach verwiesen habe, wurde die Stadt Api, "die ftarte, die Rönigin aller Städte", zu einer Göttin Apit erhoben, deren Bild nicht felten bie Tempelwände ber thebanischen Heiligthümer schmudt. Sie erscheint barin unter ber Geftalt einer Sathor, auf beren Saupte fich bas bekannte Stadtzeichen für Api oder Theben befindet. Sie vervoll= ständigt in dieser Auffassung die Beweise für die Beobachtung, daß die mythologischen Bilder eine stumme Sprache zu reben bestimmt Brugich, Mythologic.

waren, in welcher das Wort, am häufigsten in Verbindung mit geographischen Vorstellungen, wie eine hieroglyphische Personification seinen malerischen Ausdruck fand.



[Die Stadtgöttin Api ober Theben.]

Obgleich die Anlage der dem Gotte Amun und seinem Kreise geweihten Tempel, wie es den Anschein gewinnt, in ihrer großarstigen Aussührung kaum über die Zeit der XII. Oynastie (2500) hinausgehen dürfte, so läßt die Erwähnung des Ammonsnamens in den Pyramiden-Inschriften ein vielleicht tausend Jahre früheres Bestehen seines Kultes an der späteren Stelle der Tempelstadt auf beiden Seiten des Niles voraussehen. Mit der Gründung einer Residenz in Theben durch ruhmvolle und siegreiche Könige der dies politischen Oynastien gewann die Stadt und die Berehrung des Gottes in einer ganzen Reihe ihm errichteter Heiligthümer und Kapellen eine in der Geschichte des Landes hervorragende Bedeutung. Neben dem heliopolitischen Tum-Kā-Horchuti und dem memphitischen Ptah, denen der thebanische Gott nicht bloß als der Kyriotatos, sondern auch seinem Wesen nach gleichgestellt wurde 1213), erscheint fortan Ammon als einer der drei größten Landesgotts

heiten, wie sie in vielfachen Beispielen neben einander dargestellt ober einschließlich mit einander vereinigt aufgeführt werden.

Wir wollen gleich an dieser Stelle es nicht unerwähnt lassen, daß die im Süden von Theben gelegene Stadt Hermonthis, "die Sonnenstadt On des Südens," wie sie in der Denkmälersprache häusigst genannt wird, mit dem Kulte des thebanischen Ammon in engster Berbindung stand. Hierin unter dem Namen Month u oder Wonth verehrt (s. S. 169), erscheint der Gott in einer besonderen localen Aussassung, die sich nur wenig von seiner thebanischen Form unterscheidet. Vor allen Dingen ist beiden dieselbe Horusnatur eigen, wie es die übereinstimmenden Aussassungen der Inschriften bezeugen.

253. Ammon, sowie seine von ihm unzertrennliche Localform Month, ift seiner Grundbebeutung nach ein Horus und als folther ber Sohn bes Ofiris und ber Isis (S. 297). In einem an ben Bater Ofiris gerichteten Texte 1214) wird berselbe mit ben Worten angerufen: "Theben (unter ber Rebenbezeichnung Ufit, "Usi, Use), beine Wiegenstätte jubelt, sie, die Stadt bes Sonnen-"auges, in welcher bu geboren warft. Dein Cohn, (b. i. Bo-"rus als Ammon) ericheint als Erfter ber Götter und als ber "große Gott in Theben. Nachdem er sich mit der Sonnenscheibe "am hohen himmel verbunden hat, zeigt er sich als Month. "vereinigt die beiden Beltgegenden (Süd und Rord) miteinander, "sobald er die Feinde mit seiner Lanze (tam) niedergeworfen hat. "Die große Göttin Upit freut sich beines Unblick." anderen, fast gleichlautenden Inschrift 1215) wird berfelbe Gott Djiris mit ben Worten angerufen: "Er (ber irbische König in "ber zugehörigen Darftellung) führt die Stadt Theben, die große, "zu bir. Deine Wiegenstätte jubelt, sie, die Stadt bes Sonnen-"auges, in welcher du geboren warft. Dein Sohn erscheint als "Erster ber Götter und als ber große Gott in Theben, indem er "strahlend aufgeht als Sonnenscheibe am hohen Himmel". Im

44\*

Einklang damit heißt der Gott: "Ammon von Theben, Sohn des "Osiris und Kind der Isis <sup>1216</sup>)" und wird daher auch in Philä aufgeführt als: "Amun-Hā, Herr von Theben, in Philä der "höne Knabe, der König der Götter, der gutthätige Sprößling, "welcher der Isis entsprang, der älteste Sohn des Osiris", und in Dendera als: "Amun von Api (Amenophis), der große Gott in "Tentyra, der Sohn der Isis, von der Stadt des Horus, des "Rächers seines Baters".

254. Die Darstellungen zeigen ben thebanischen Ammon am gewöhnlichsten in der Gestalt eines schreitenden Wannes, welcher auf einer ihm eigenthümlichen Kopsbedeckung mit der Sonnenscheibe darauf, zwei hohe Federn (in farbigen Darstellungen bunt auszemalt) trägt, nach dem Muster der oben stehenden Abbildung. Ein scepterähnlicher Stab (tam), wie ihn die männlichen Gottheiten zu sühren pslegen, befindet sich in seiner rechten Hand. In einer zweiten Reihe von Darstellungen erscheint er in widderköpsiger Gestalt, der bisweilen die Bockshörner angesügt sind. Kronen von verschiedener Gestalt erheben sich über den Hörnern. In diesem Falle ist er der Ur-schaf, A-schaf oder Sochem-schaf (s. S. 191) mit dem Doppelsinn von: Groß, ansehnlich, mächtig durch seine männsliche, schöpserische Krast oder groß durch den Widderkopf.

In einer dritten Form tritt er als sperberköpfiger Gott auf, um dadurch auf seine Horusnatur hinzuweisen. Dem entsprechend heißt er: Amun-Kā-Horus, Amun-Kā-Horch uti u. s. w. 1217) (s. S. 235, 236, 238, 240). Wie bei allen übrigen Darstellungen dienen Kronen, die Sonnenscheibe und sonstige Abzeichen auf seinem Haupte oder an seinem Leibe zum Ausdruck besonderer ihm zugeschriebener Gigenschaften, denn auch hier tritt der Fall ein, daß alle seine Abzeichen dis zur Farbe hin ihre eigene Sprache reden, die mit der idealen Darstellung eines göttlichen Wesens nichts gemein hat. Das wußten schon die Alten, welche uns gelegentlich Andeutungen darüber hinterlassen haben.

Zu den häufigsten Abbildungen des Gottes gehört seine Aufsasssung als ithyphallischer Min (s. S. 406 ff.), über welche ich mich S. 674 weitläufiger ausgelassen habe. Er ist aus solcher: "Win-Amun "der Stier (Gatte) seiner Mutter 1218," wie er in Taussenden von Beispielen in den Inschristen angerusen wird. Die Bilder, welche dem thebanischen Min angehören, weichen durchaus nicht von den in Coptus und Panopolis üblichen Horusgestalten ab und selbst vollere Titel, wie "Min, der König Hor-nacht (d. h. großer Horus), der Stier seiner Mutter 1219)" stimmen mit denen des ithyphallischen Gottes in jenen Städten überein.

255. So leer auf der einen, so pomphaft auf der anderen Seite die Titel, welche dem Ammonsnamen beigeschrieben wurden, für uns klingen mögen, so bedeutungsvoll mußten sie den ägpptischen Prieftern erscheinen, da sie, in Verbindung mit den mannichfaltigen Darstellungen, irgend eine hervorragende Eigenschaft des Gottes berührten und oft nur mit einem Worte mehr fagten, als wir herauszulesen im Stande sind. Auch die mystische Sprache, welche mich in der Einleitung meines Werkes beschäftigte, fand hier ein breites Feld ihrer Berwendung. Ueberall ist es jedoch die Horusnatur, welche darin berührt wird, wobei felbst der Unterschied zwischen dem Horus und seiner potenzirten Form Horuer-Aroëris (S. 260) in ben beutlichsten Spuren zum Vorschein kommt und bisweilen in dem Amun-uer oder dem "älteren Ammon" genauer umschrieben wird (f. SS. 383, 385, 513). In Diefer Auffassung ift er neben (Amun-) Ra-Borchuti zugleich Horchuti d. h. ber altere Horus oder Aroëris, dessen Ramen und Titel, bis zu dem des (folgren) Seth hin, er übernimmt. Rann es eine augenscheinlichere Bestätigung dieses Zusammenhanges geben, als die merkwürdige Thatfache, daß Ammon, ber Bötterkönig, bisweilen ben Ramen bes Seth tragen (f. unten) und ben gewöhnlichsten Titel besselben. ā-pahuti, "fehr starter," führen fonnte 1220?

256. Als Kyriotatos von Theben nahm Ammon selbstredend die Stelle des uranfänglichen Propator ein und stellte sich als Nun, Nu (S. 112, 185 fl.), dar, aus welchem die ganze Schöspfung, deren Urgeschichte nach dem thebanischen Gebiete Pasemis verlegt ward (S. 143 fl. B. 169), durch den ihm inne wohnenden Willen in das Licht trat. In dieser Auffassung ist er ein Pauti oder "Neuner" (s. S. 353), bestimmter noch "der Hegemon der Enneas" oder Hipi-paut<sup>1221</sup>), wie ihn die Inschristen benennen, oder der Pauti-ta<sup>1222</sup>) "der zur kosmischen Enneas gehörige, sie umsassen." wie er nicht selten bezeichnet wird, oder "der große Gott, Ansang des Werdens" (šā-xoper, šā-n-xoper), wie er von den Zeiten der Aethsopen-Dynastien an angerusen ward <sup>1223</sup>). Ums mon tritt in dieser Auffassung an die Stelle des Kā, wie seine ges legentliche Gleichstellung mit Kā (S. 119) und sein Doppelname Amun-Kā (S. 415) es klar bezeugt.

Die höchste Auffassung des thebanischen Gottes ist in seinem so häusig erwähnten Titel eines xoper-t'esef (s. S. 56, 59, 444) oder des Weltvaters, "der sein eigener Ursprung ist" enthalten. In der großen Nomenliste von Sbsu wird deßhalb "das aus sich selbst gewordene, das von selber entstandene", in der thebanischen Hauptstadt unter dem Namen Amun-Kamit allem Nachdruck destont. Ueber den so wichtigen Inhalt dieser Bezeichnung verweise ich auf meine früheren Bemerkungen darüber.

Die allgemeinen Titel, welche bem Namen des Amun oder Amun-Ra angehängt werden, sind zunächst localer Natur. Als der Hauptgott in seinen Tempeln ist er: "der auf seinem Großsige" oder "Herr des Großsiges" oder "— der auf seinem Großsige in der Großkammer 1224)". Als thebanischer Gott ist er "der Herr von Theben, der in Theben weilende, der Fürst (haq) von Theben" (Usit), oder ganz kurz "Ammon in Theben". Seine so häusige Bezeichnung als "Ammon, Herr der Throne der beiden Welten" (Amun-neb-nes-tau von den Griechen in dem zweiten Theil

bes Eigennamens Pet-emestus, Pet-emostus, wiedergegeben) weist auf seine vornehmste und ausgedehnteste Kulturstätte auf dem heutigen Tempelgediete von Karnak hin. Seinen Würden nach ist er der oft "genannte "Amun-Nā, der König der Götter," (Amun-Rā sutn-ne-nutru, von den Griechen Amonrason=ther umschrieben), der Herr der Götter, Fürst von Theben, Hegemon der Enneas", seinem Wirkungskreise nach "der Herr des Himmels" d. i. Horus in der oberen Hemisphäre, daher auch "der große Gott, welcher in der oberen Hemisphäre (xut) zum Borschein kommt" 1225), in seiner äußeren Erscheinung "von schönem Aussehn", seinem innern Wesen nach "liebenswürdig (meruti), liebreich (ā-merit), dessen Kommen man liebt, mildthätig, gütig, barmherzig, den Vittenden erhörend u. s. w. 1226)

In einem Texte aus der Regierung des Königs Horemhib der 18. Dynastie wird beispielsweise Ammon mit den kurzen, aber verständnißvollen Worten geschildert: "Also ist der Gott, der König der Götter, welcher den anerkennt, der ihn anerkennt, der belohnt den, der ihm dient und den schützt, der ihm folgt" 1227). In den Schlußskapiteln des Todtenbuches, einen Anhang späteren Ursprungs bils dend, wird der Gott als ein gerechter und barmherziger neben seiner Allmacht geschildert: "Du bist mächtig, zu dem kommend, der ihn anruft, und den Bedrängten vor seinem Unterdrücker schützend" (c. 162, 3).

257. So weit ich im Stande bin die verschiedenen Eigenschaften, welche nach den von mir an vielen Stellen dieses Werkes angezogenen Inschriften dem Gotte Ammon eigen sind, auf ihre einfachste und ursprünglichste Form zurückzuführen, so erscheint mir nach den ägyptischen Vorstellungen der Gott als das aus der Verborgenheit der unteren Hemisphäre zur oberen emporsteigende Licht (Sonne und Wond) gedacht, welches vor allem in der Frühlingsepoche des Jahres die thebanische Erde (Apit), die eigene Wutter, durch seine Strahlen befruchtet, sich zur Zeit des Hoch-

sommere zu einem Amun-ner (= hor-uer) umwandelt und in der herbstlichen Jahreszeit der abnehmenden Tage zur Tiefe niebersteigt (Tum), um ben geheimnifvollen Lauf in ber unteren Hemisphäre bis zu der neuen Auferstehung als Horchuti am Ditpuntte des himmels zurudzulegen. Im Ammon vereinigt fich ber Gebanke bes in abgeschiebener Verborgenheit zu einem neuen Leben Erwachenden. Alls folder ift er thatfachlich "ber, welcher bas Berborgene aus ber Dunkelheit an bas Licht zieht" 1228), baber seine Beziehungen zur Unterwelt und zu ben Tobten, seine gahlreichen Darftellungen, in einer Reihe von füneraren Bapprusrollen, als schwarzfarbiger widderköpfiger Gott, welcher in der unsichtbaren Tiefe die Kahrt in der Sonnenbarke vom Westen nach bem Often zurucklegt, ein bebeutsames Symbol ber Hoffnung ber einstigen Auferstehung für die Todten. Es ist vielleicht nur jufällig, aber bennoch zu bemerken, daß das in den griechischrömischen Thierfreis eingetragene Sternbild, in welchem die Frühlingssonne erschien, gerade ber Wibber (bes Ammon) genannt wurde. Die Zeugnisse ber Alten sind zu gewichtig, um biesen Rusammenhang von der Sand zu weisen. Denn sie versichern ausbrudlich 1229), daß bei den Aegyptern nicht der Krebs, sondern der Widder an der Spite der Reichen des Thierfreises stehe, daß die in den Gleichen ichneller laufende Sonne gur Beit der Frühlingsgleiche in bies Zeichen eintrete und das Pringip ber Ent= stehung (γενέσεως άρχή) darstelle. Eusebius belehrt uns außer= dem über ein Ammonsbild auf Elephantine, daß es einen sitzenden Mann von bläulicher Farbe mit einem Widderkopfe gleiche, daß es an Stelle bes königlichen Diabems Bodshörner mit einer Scheibe darüber truge, daß der beschriebene Widdertopf mit den Sornern baran die Conjunction von Sonne und Mond in dem Zeichen des Widders darstelle und die bläuliche Farbe auf die gerade in dieser Epoche besonders bemerkbaren Anziehung des Baffers (f. ieboch SS. 276, 325) Bezug nähme.

Die fünerare Seite in ber Auffaffung bes Ammon, mit Rücksicht auf seine das Verborgene an das Licht ziehenden Kraft. erhellt aus manchen wichtigen Darstellungen und Inschriften. einer bilblichen Composition aus den Zeiten der XIX. Opnastie erscheint ber Gott mit bem vierfachen Widbertopf (f. SS. 191. 193. 292, 309 fl.), um seine alle Elemente burchdringende schöpferische Macht anzudeuten 1230). Die begleitende Inschrift beschreibt ihn mit den Worten: "Amun-Ra-Bor-chuti, mit den Widderfopfen, "welcher die Finfterniß erhellt, ber Bidder bes Beftens, ber "Sperber bes Oftens (f. SS. 210, 318, 568), welcher Tag wic "Nacht ben himmel burchfährt." Seine Beziehung zum Weften ift überaus beutlich burch eine Göttin mit bem Zeichen bes Westens auf dem Ropfe angedeutet, welche den Namen und die Titel: "Meresegrit (bie das Schweigen liebt), die Rönigin des Weftens, "bas Auge bes Ra" trägt. Auch Amenit ober Weftgöttin genannt, bildet sie bie weibliche Erganzung bes männlichen Amun, die Berborgenheit, welche den Berborgenen in sich trägt. Die Tobtentempel, welche die Könige der westlichen Seite der Stadt Theben, mitten in ben Refropolen errichteten, waren gleichfalls bem Gotte als bem Schutherrn der Tobten geweiht und ihre Bedeutung als folche ift längst erkannt worben. Die jährliche Prozession im Monat Panni, bei welcher das Bild bes Gottes von der öftlichen Seite ber Stadt Theben über ben Rluß nach ber libpschen ober weftlichen geführt murbe (f. SS. 242, 494), um in einem ber Todtentempel mehrere Tage lang zu bleiben, findet nicht nur ihre inschriftliche Beglaubigung, sondern wird auch von den Alten ausbrücklich erwähnt und beschrieben 1231).

258. In welchen Ehren der göttliche Herr von Theben, vor allem in der Blüthezeit des Reiches, bei den Aeghptern stand, dafür bietet der Inhalt der hinterlassenen Hymnen auf den Gott die beredtesten Zeugnisse. Ich führe in der deutschen Uebersetzung einen jener Lobgesänge auf Ammon an, der als ein literarisch

werthvolles Denkmal eine Paphrusrolle des Museums in Bulaf bedeckt <sup>1232</sup>). Seine vollständige Wiedergabe verschafft zu gleicher Zeit die beste Gelegenheit, die verschiedenen Formen und Titel des Gottes kennen zu lernen, die vom Horus-Ammon dis zu Ammon, dem Propator, hinaufsteigen und eine umfassende Darstellung von dem Wesen des großen Gottes gewähren. Nach dieser Richtung hin kann der Hymnus zu gleicher Zeit als eine Ergänzung alles dessen dienen, was ich in meiner disherigen Betrachtung mit aller Absicht übergangen habe.

1. "Hymnus auf Amun-Rā,
Den Stier in Hermonthis,
Den Fürsten aller Götter,
Den guten liebenswürdigen Gott,
5. Den Spender des Lebens in aller Bärme
An jede gute Geerde.

I.

1. "Seil Dir! Amon-Mā, herr von Nestau\*)
Der in Theben weilt,
Gatte seiner Mutter auf seinem Felde,
Schnellsüßiger in der südlichen Welt,
5. Gebieter der Mazau, König von Pune,
Beherrscher des himmels, Fürst der Erde,
herr von Allem, was da ist,
Das Bleibende in Allem.

"Einziger in seinen Borzügen unter den Göttern.
10. Schöner Stier (Gatte) der göttlichen Enneas.
Fürst aller Götter,
herr der Wahrheit, Bater der Götter.
Urheber der Menschen, Schöpfer der Thiere.
herr von Allem, Schöpfer des Fruchtbaumes,
15. Erzeuger der Pflanzen, welche die heerden nähren.

"Meisterwerk des Gottes Ptah, Schöner Jüngling, reich an Liebe, Den die Götter preisen: Urheber der Unteren und der Oberen.

<sup>\*)</sup> Besonderer Rame seines haupttempels in Theben, f. oben G. 686.

20. "Er erleuchtet die Erbe In Frieden an der himmelshöhe dahinziehend. König Ra, Triumphator, Fürst der Erde, In vollster Stärke Herr der Kraft. Der Fürst, welcher die Erde gemacht hat wie sie ist, 25. Bon höherer Einsicht als alle Götter.

"Es freuen sich die Götter an seiner Schönheit. Bu ihm betet man in der Großkammer\*) Und seiert ihm Feste in der Feuerkammer. Es lieben die Götter seinen Bohlgeruch, 30. Wenn er in Pune anlangt. Starkbuftend durcheilt er das Land der Mazau Und der Schönheit Bild geht er sin dem Gotteslande einher.

"Es wersen sich die Götter zu seinen Füßen nieder, Sobald sie seine Majestät als ihren Herrn erkennen.

35. Gesürchteter Herr von männlicher Größe,
Groß an Geist und von mächtiger Erscheinung,
Geber der Spenden und Schöpser der Fülle,
Sie singen dir Dank, dem Schöpser der Götter,
Der den himmel aushing und den Erdboden schlug.

Baufe.

II.

1. "Bache und heil, Min-Umun, herr der Unendlickleit in Ewigkeit dauernd, Gepriesener in Theben.
Schön ist der Anblick, sind die beiden Hörner aufgerichtet.

5. Herr des Diadems, mit hohem Federnhaar,
Schön umwunden, mit hoher weißer Krone,
Die Königsschlangen des Südens und des Nordens gehören ihm an.
Das ist sein ihm eigener Schmuck im Palaste:
Die Doppelkrone, die Haube und der Kriegshelm.

10. Schön von Anblick, hat er die Atef-Krone in Besitz genommen.
Ein Freund der südlichen und der nördlichen Krone.
Herr der Doppelkrone, hat er den Herrscherstab ergriffen,
Herr des Mäkes (?) trägt er die Geißel.

"Ein herrlicher König, bebedt mit der hellen Krone, 15. Ein herr ber Lichtstrahlen, Schöpfer ber helle, Dem bie Götter lobfingen,

<sup>\*)</sup> S. oben S. 324.

Der die hand dem reicht, welcher von ihm geliebt wird, . Und feinen Gegner in das Feuer fturgt, Seines Auges nämlich, das den Feind vernichtet,

20. Der feinen Speer auf ben Rofter bom Run richtet llnd den Unhold ausspeien läßt, was er verschlungen bat.

"Beil Dir! Ra, Berr ber Bahrheit. Berborgen in feiner Rapelle, Berr ber Götter, Chopra in feinem Schiffe,

25. Auf beffen Bortausspruch die Götter murben. Tum, Schöpfer ber Menichen, Mehrer ihrer Formen und ihr Ernährer. Die Farbe bes Ginen von der bes Andern unterscheidend. Erhörend (bas Fleben) bes Elenden, welcher in Banden liegt,

30. Barmbergig gegen ben, ber ihn anruft, Beiduger bes Furchtsamen gegen ben Sochmuthigen. Richter zwischen dem Gewaltthätigen und bem Ungludlichen.

"Berr ber Sättigung, auf beffen Lippe bie Fulle ruht, 3ft nach feinem Billen die Antunft bes Rils, 35. Des huldreichen und vielgeliebten. Ift er gefommen, der Rahrer ber Menichen, Ift er ausgetreten für Jedermann, Ift er gur neuen Fluth geworden, Bum Schöpfer leuchtenden Glanzes:

40. So jauchgen die Botter über feine Schonheit Und lebendig bleibt ihr Berlangen, ihn anzuschauen.

Paufe.

"Sonnengott Ra, Angebeteter in Theben, Biel gefeierter im Obelistentempel von Beliopolis, Mondgott Uni, herr des Neumondstages

45. Dem das erste und das lette Biertel gefeiert wird, Großer König und herr aller Götter, Bie man ihn schaut in ber oberen Bemisphäre, Und Fürst der Bewohner der Unterwelt. Deffen Rame verborgen (amun) bleibt feinen Rindern,

50. Unter seinem Namen als Amon! "Beil Dir! der im Frieden weilt, herr ber herzensfreude, von mächtiger Ericheinung, herr des Uräus, mit hohem Federnpaar, Mit iconer Schleife uud hoher weißer Rrone,

55. Wie bich die Götter zu schauen es lieben. Steht bie Doppelfrone auf beinem Scheitel, So breitet sich beine Liebe über die Erbe aus. [Es freuen sich] die Menschen beines Aufgangs

- 60. Und es duckt sich das Gethier vor deinem Glanze. Wie die Liebe zu dir am südlichen Himmel herrscht, So bist du anmuthsvoll am nördlichen Himmel. Wenn deine Schönheit die Herzen ergreift, So läßt die Liebe zu dir die Arme demuthsvoll sinken.
- 65. Du schaffst, Schönster! wenn die Hände ruhen Und die Brust es vergißt, nach dir zu schauen. Du Bild eines Einzigen, der Alles gemacht hat, Einer allein, der geschaffen hat, was da ist. Die Menschen gingen aus beinen Augen hervor
- 70. Und es entstanden die Götter auf beiner Lippe. Schöpfer des Krautes zur Ernährung der Heerde Und des Fruchtbaumes für die Wenschen. Schöpfer der Nahrung für die Fische des Stromes Und für die Bögel unter der Wölbung des Himmels.
- 75. Der dem Ei den Odem spendet, Die Spinne (?) ernährt in den Löchern Und die Tarantel darin ernährt, Und das Gewürm und die Flöhe in gleicher Weise, Der Futter giebt den Ratten in ihren Höhlen 80. Und das Gestügel in allem Gehölz ernährt.

#### III.

- 1. "Heil Dir! Schöpfer von Allem. Einer allein sind viel seiner hande (Glieder). Ruhend wacht er über Jeben, der ruht, Stets das Beste für sein Gethier suchend. 5. Umun, das Bleibende aller Dinge,
- Tum-Horduti! Alle preisen dich mit den Worten: "Lob dir, der Du in uns ruhst, "Ehre dir, der du uns schufft!"

## IV.

- 1. "Ein heil dir! von allem Gethier, Ein: Dank dir! von allem Bolke, So hoch der himmel steht, So weit die Erde reicht,
- 5. So tief das Meer ruht. Die Götter beugen sich vor deiner Majestät Um die Person ihres Schöpsers zu erheben, Und Freude herrscht bei dem Nahen ihres Erzeugers.

Sie sprechen zu bir: "Sei willtommen!

10. "Bater ber Bater aller Götter,

"Der bu ben himmel aufhingft und ben Erbboben fclugft,

"Urheber beffen, mas ba ift, Schöpfer ber Befen,

"Großer Ronig ber Götter!

"Bir banten bir, weil bu uns geschaffen haft,

15. "Wir [preisen] dich, weil bu uns erzeugt haft,

"Wir lobfingen bir, weil du in uns ruhft."

#### V.

1. "Heil dir! Schöpfer von Allem, Herr ber Bahrheit, Bater der Götter, Schöpfer der Menschen, Bildner des Gethiers, Herr der Saat, welche das Leben des Gethiers der Buste fristet.

5. Amon, du schöngestalteter Stier, Geliebter in Theben Reich geseierter im Obeliskentempel, Wit erneuerter Schleise (??) in Heliopolis,

Mit erneuerter Schleife (??) in Heliopolis, Richter ber beiben Bartner in ber großen Halle,

10. Fürst der großen Enneas, Einer allein, ohne seinesgleichen, Uni an der Spiße seiner Enneas, Der täglich in Birklichkeit lebt,

Für welchen das Gebirge Silber und Gold erzeugt

15. Und den ächten Sabhir, nach seinem Belieben, Balfam und Weihrauch sich abwechseln im Lande der Mazau Und die frische Myrrhe für deine schöne Rase Bei deiner Ankunft im Lande der Mazau.

Amon. Ra, herr von Restau,

20. Der in Theben weilt, Gott Ani in seiner Klause".

## Baufe.

"König und Einziger, wie er unter ben Göttern weilt, Bielnamiger, ohne bag man bie Zahlen kennt, Der an ber östlichen Hemisphäre emporleuchtet

25. Und in der westlichen sich zur Ruhe begiebt. Ueberwältigt wird sein Feind in der Frühe des täglichen Aufgangs. Es erhebt Thot sein Augenpaar, Er preist es durch seine Sprüche. Es erfreuen sich die Götter an seiner Schönheit

30. Und die ihm gegenüberstehen erheben ed. Berr der Sonnen= und Mondbarten!

Run läßt fie für dich dahin gleiten. Dein Schiffsvolt jubelt, Benn fie den Feind geschlagen seben.

35. Sein Leib kostet das Schwert Und Feuer verzehrt ihn. Sein Leichnam zahlt für seine Seele. Dem Drachen Unhold ist die Bewegung geraubt. Die Götter jubeln,

40. Das Schiffsvoll Ra's ift glücklich. On jubelt Beil ber Gegner Tum's geschlagen ist. Theben ist glücklich, On jubelt. Das herz ber herrin des Lebens ist froh,

- 45. Beil ber Gegner ihres herrn geschlagen ift. Die Götter von Babylon singen Breis Und die von Letopolis fallen nieber, Benn sie ihn, den starken, in seiner Macht sehen. Weister (?) der Götter
- 50. Die Bahrheit, herr von Theben, Unter beinem Namen: Urheber der Bahrheit. Herr des Reichthums, glücklicher Stier, Unter deinem Ammonsnamen: Stier seiner Rutter. Schöpfer der Wenschen (tum)
- 55. Urheber (8xpr.) welcher das was da ift, gemacht hat, Unter deinem Namen: Tum-Chopra. Großer Sperber geseierten Leibes, Schöngestalteter mit geseierter Brust, Ebenbild für die Kreaturen,
- 60. Mit hoher Krone, Un beffen Stirn ber Doppeluraus sich schwingt, Dem sich die herzen ber Menschen zuneigen Und welchem die Lauteren sich zuwenden, Der das Land durch seine Erscheinungen festlich stimmt:
- 65. Heil bir! Umon-Ra, herr von Restau, Rach bessen Aufgang feine Stadt sich sehnt."
- 259. Die Verbreitung des Ammonskultes beschränkte sich hauptsächlich auf das sübliche Land mit dem Mittelpunkt der Thebars. Von hier aus wurde er nach Nubien, Aethiopien und nach den libhschen Oasen übertragen. Aeghptische Könige und Priester erscheinen als die Stifter desselben in Aethiopien und Libyen, ja selbst in Sprien. Die dem Gotte unter seinem Ammonsnamen in

gleich Aegypten und im Auslande geweihten Plätze werde ich unten aufzuzählen Gelegenheit haben. In dem an Ammon gerichteten Hymnus in einem der Gemächer des Tempels von Hibis in der großen Dase, welche ich selber besucht habe <sup>1233</sup>), werden, merkwürdig genug, eine Reihe ägyptischer Städte aufgeführt, nach welchen Ammon, von dem Tage seiner Erscheinung auf dem Gebiete von Hermopolis in Oberägypten an, seine Wanderungen anstellte, um seinem Kulte und seinem Widderspmbole Eingang zu verschaffen. Die betreffenden Localgötter an den einzelnen Plätzen werden mit ihm geradezu identifizirt. Nach dem Bericht in dem erwähnten Humnus sind es die folgenden:

- A. In Oberägypten: 1. Theben, 2. Hermonthis, 3. Coptus, 4. Panopolis, 5. Cufa, 6. Groß-Hermopolis, 7. Groß-Herakleopolis.
- B. In Unterägypten: 1. Memphis, 2. Sais, 3. Kois, 4. Metelis (?), 5. Heliopolis und einzelne Plätze in der Nähe wie z. B. Babylon, 6. Mendes und Thmuis, 7. Diospolis, 8. Butus und die Schilfinsel Chemmis.
- C. In der libhschen Büste: 1. die Dasenstadt Hibis. [Nach anderen Quellen <sup>1234</sup>) außerdem 2. die Dase von Zeszes (heute El-Dachle), 3. die Dase von Ta-ahe (jest El-Farafra), 4. die Dase des Jupiter Ammon.
- D. In Nubien: 1. Diospolis (Wabi Sebua), 2. Abusimbel und einzelne Orte in der Umgebung.
  - E. In Acthiopien: 1. Meroë (das sübliche), 2. Napata.
  - F. In Sprien: Diospolis, mehrere ?.]

Daß mit der Aufzählung dieser Namen die Liste der Ammonsstädte bei weitem noch nicht erschöpft ist, geht aus dem berühmten Papyrus Harris Nr. I des Britischen Museums hervor. An einer Stelle desselben (S. 11 Lin. 10 fl.) werden 56 Pläte in Aegypten und 9 andere in Phönizien (Charu) und im Lande Aethiopien (Kusch), im Ganzen 65, als die Summe derer bezeichnet, an wel-

chen ein einziger König, Ramses III., dem thebanischen Gotte Ammon Bauten neuer Tempel ober Verschönerungen und Erweiterungen bestehender hatte ausführen laffen. Das spricht deutlich genug für die allgemeine Berbreitung des thebanischen Landesgottes und feines Rultes.

260. Die Städte, in welchen man den Gott unter seinem Sauptnamen Amun verehrte, wurden von den Griechen burch bie Uebersetung ihrer ag. Bezeichnung "Amunsstadt" b. h. durch Diospolis, ober "Stadt des Zeus" fenntlich gemacht. Es find dies an erfter Stelle Groß-Diospolis ober Theben, Rlein-Diospolis, in der Nähe von Tentyra (woselbst Ra unter ber Auffassung des Amun erscheint, f. S. 119) und die unterägyptische Stadt Diospolis. Die Gleichstellung bes Amun, "bes Ronigs ber Götter", mit bem griechischen Zeus oder ben römischen Jupiter wird auch von dem klassischen Alterthum anerkannt. Sie wird außerdem durch ben Doppelnamen des Jupiter Ammon in der nach ihm benannten libyschen Dase bestätigt. Dem entsprechend erscheint die Gemahlin bes thebanischen Ammon, die Göttin Mut-Apit-Amenit (f. SS. 332. 351. 353. 495. 607) als bie äguptische Bera, mahrend ber Sohn beiber, ber Gott Chonfu als ber ag. Beratles aufgefaßt wurde. Ueber beibe Gottheiten habe ich bereits ausführ= licher gesprochen. Je nach ben verschiedenen Kultusstätten trugen auch sie verschiedene Namen, wie beispielsweise Chonfu, "ber erfte Sohn Amun's" (SS. 360. 381) bald als junger Horus (334 fll. 387), bald als Nofertum (131), ober Noferhotep (360. 432. 570), balb als Hafenu (131. 335. 386), balb als Schu (432. 438) ober Thot (359) ober Anhur (360) in den Zusammenstellungen seiner Namen nach örtlichen Unterschieden auftritt. Seine Grundauffassung bleibt tropdem dieselbe; sie zeigt ihn als die erneuerte Form Ammons nach allen Richtungen seiner Offenbarung Die Bedeutung des Gottes Chonfu tritt auch in der nach seinem Namen bezeichneten Benennung des Frühlingsmonats Pachons Brugich, Mythologie.

45

(Pachon) als "der bes Chonsu" hervor, worauf ich bereits oben S. 360 hingewiesen hatte.

Ich beschließe die Besprechung des thebanischen Ammon mit einer kurzen Darlegung derjenigen Kultusstätten seines Namens, in welchen der Gott außerhalb der oberäg. Diospolis verehrt ward, insoweit uns darüber die noch erhaltenen Inschriften belehren.

Der thebanische Ammon oder Amen-Api, Amenophis in den griechischen Umschriften, bejaß eine zweite Kultusstätte in Oberägppten, welche bie Griechen durch den entsprechenden beiligen Namen Diospolis, als "die kleine" von "ber großen", thebanischen unterschieden, wieberzugeben pflegten. Sie lag auf bem Bebiete bes 7. oberäg. Nomos und vertrat in den Zeiten der Griechen und Römer die ältere Metropolis desselben ober Sat-fochem. Nebenbei sei angeführt, daß ihre volksthümliche Bezeichnung Pa-zaza b. h. "bie Stadt des Ropfes" lautete. Auf diesen Namen bezieht fich ber in den Inschriften "Amenophis von Bazaza" ober "Horus von Pazaza" genannte Gott 1285). Auch Amenophis wird. ausdrudlich als "Sohn bes Dfiris und Rind ber Ifis" aufgeführt, fo bag über seine Gleichheit mit dem Horus kein Zweifel bestehen kann. Wie der thebanische Ammon wird er in ithpphallischer Gestalt bargestellt und wie bieser "Stier", b. h. Batte feiner Mutter genannt.

Andere oberäg. Amonsformen treten nach vereinzelten Insichriften auf dem Gebiete des hermopolitischen Nomos oder in der Nähe desselben auf. So ein Amun, zubenannt Nacht-chopsch "Armstart" in Antinoë, und ein Amun-Kā, von A-rot <sup>1236</sup>). Weiter nördlich auf dem Gebiete der folgenden Nomen ein Amun von der Stadt Pischat und von der Insel Chont <sup>1237</sup>), und ein (thebanischer) Amun in der alten Provinz am Mörissee.

Zu den unteräg. Formen des Amun gehört zunächst der Schutpatron des 6. Gaues mit der Hauptstadt Chasuu (Xois? Gynaikonpolis?) oder, wie sie auch genannt wird, "die Stadt des

Königthums" oder die königliche Krönungsstadt. "Ra ift baselbst als Amun, ein frastvoller Löwe" bemerkt der große Nomentext von Shu über den Stadt= und Landesgott. Dieser Angabe entsprechend erscheint berselbe in der Gestalt des thebanischen Amun mit den Namen und Titeln eines "Amun-Kā, Herrn der Krösnungsstadt, Königs der Götter, welcher von Ansang an (oder: als) "Ansang war" 1238). Seine Horusnatur beweist der Horustext von Edsu, in welcher der Gott in dieser Landschaft bezeichnet wird als: "Amun, der sich für seine Kinder verbirgt".

In den unteräg. Städten Kanobus und Herakleion, auf dem Gebiete des westlichen Nomos (des 7.) außerhalb des Deltalandes gelegen, erfreute sich Amun-Kā einer besonderen Verehrung 1239). Näheres über seinen Kultus läßt sich aus den spärlichen Andeutungen der Inschriften nicht gewinnen.

In der ihrer Lage immer noch unbestimmten Ramsesstadt war ber Kultus des Amun mit dem Beinamen: "Kämpfer" und "Herr des Sieges" ein sehr ausgedehnter. Die Lage der Stadt nach Osten und nach Asien hin bedingten den kämpsenden Charakter des Gottes, der selbst auf die Bezeichnungen seines Oberpriesters übertragen ward 1240).

Der thebanische Amun, einschließlich seiner Gattin, "ber Sonnentochter Mut, der Herrin von Aschru" und ihres Sohnes Chonsu, fand gleichzeitig mit seiner auf den ganzen thebanischen Nomos bezüglichen Lokalsorm Month eine genau entsprechende Kultusstätte "im Lande des Nordens" in der unteräg. Stadt Sambahud, der Metropolis des 17. Nomos. Ihrer heiligen Bezeichnung, Ammonsstadt, Pi-amun, ist der griechische Stadtname für dieselbe: Diospolis entlehnt 1241). Die Nomenlisten nennen ihn: "Amun-Ka, Herr von Diospolis" und stellen ihn in allen Gestalten des thebanischen Doppelgängers dar. Der große Nomenstext demerkt von dieser unteräg. Diospolis: "Amun ist darin als sein eigener Urheber," andere Texte bezeichnen ihn ähnlich als "den

sich erneuernden Gott, seinen eigenen Urheber, dessen Rame ver= borgen" (oder unbekannt ist) 1242). Ueber seine Horusnatur, der seines thebanischen Vorbildes entsprechend, können keine Zweifel bestehen, ebenso wenig wie über seine Zusammenstellung mit bem Horus von Groß-Apollinopolis. Er heißt wie dieser: "der bunt-"farbige, welcher an ber Lichtsphäre von Groß-Apollinopolis in "die Erscheinung tritt, ber herr bes Doppelhimmels" 1243) und baneben "Amun=Ra, herr von ber (unterag.) Stadt Diospolis, "sein eigener Urheber, Ra-Hor-chuti als schöner Knabe, ber "verborgene (amn), deffen Name verborgen ift, bas ift der bunt= "farbige, welcher an der Lichtsphäre von Groß-Apollinopolis in "die Erscheinung tritt, ber Herr bes Doppelhimmels" 1244). Die Anspielungen auf ben Stadtnamen Sambahub, eigentlich: "Bereinigung ber beiden Beltgegenden", bes Gudens mit bem Norben, auch mit Bezug auf bas zweigetheilte Land Aegypten, tritt in manchen, auf den Gottesnamen bezüglichen Legenden zum Borschein.

So wird der Gott beispielsweise angerufen als "der Herr, der "Eine, welcher die beiben Welttheile verbunden hat (sam), welche "seinen Thron (bahud) tragen" 1245) ober "bu hast verbunden die "beiden Welttheile, welche beinen Königsstuhl tragen, auf beinem "Throne von Sambahub (Diospolis)" 1246). Aus diesen und ähnlichen Beispielen scheint hervorzugehen, daß in beiben Diospolis genannten Städten die Rrönung ber Götter und ber irbischen Könige für das südliche und nördliche Aegypten erfolgte. Auf einer Stele bes Serapeums von Memphis 1247) werben "bie Götter ber Stadt Theben (Usit) des Nordens" der Reihe nach aufgeführt. ihrer Spige fteht natürlich Amun-Ra, barauf folgen "Mut, bie "große, - Chonfu - Horus, Berr bes Mafen, - (unlesbarer "Mame), - Month-Ra, herr von Theben (Ufit), - Din-Ra, ber Stier seiner Mutter (in ithpphallischer Geftalt), - und Dfiris mit bem Beinamen hemag. Auch andere Inschriften nennen bie

unteräg. Thebanerin Mut; sie erscheint als "Mut, die große, die Herrin von Sambahud" 1248) oder als Mut, die große, die Herrin von Aschru, die Tochter "des Hā in Sambahud" 1249), und ebenso Chonsu, der Herr von Sambahud" 1250).



5. Horus als Monthu, Month.

261. Nebengestalt bes thebanischen Ammon in seiner eposymen Stadt Hermonthis, der späteren Metropolis des thebanisichen Nomos. Ueber die Bedeutung des Month, dessen solare Auffassung mit der des Kā von Heliopolis Dn (daher auch Hermonthis als "On des Südlandes" bezeichnet) zusammenfällt. Ueber den Gott s. 383 und SS. 117. 164. 169. 378. 683. 690, I, 2.

# VIII. Glied der Enneas

ober



Der Gott Set, griech. Seth. Der ägyptische Typhon.

262. Wie der Bildung des Horusnamens eine Sprachwurzel hr zu Grunde liegt, welche die aufsteigende Bewegung, das Streben nach oben hin anzeigt, so birgt der Setname die entgegengesette Bedeutung in sich, indem er die niedersteigende Bewegung, das Streben nach unten hin ausdrückt. Die noch in der koptischen Sprache häufigen Ableitungen aus den alten Burzeln: ehrai mit dem Sinne von über, oben, und esst, unten, unterhalb haben die Urbedeutung derselben durchsichtig genug bewahrt. Sine reiche Jahl neuer Bildungen, welche der alten Burzel st, sit entsprossen sind, führt auf die allen gemeinsame erweiterte Vorstellung eines activen Verds mit dem Sinne von niederwerfen, wegwerfen, abwerfen, zurück, die sich in einer ganzen Wortreihe mit den verschiedensten Bedeutungen zeigen, wie: wersen, auswersen, schleus dern, schießen, abschießen (Pseile) niederschießen (von den Sonnens

strahlen gesagt), abwärts ziehen, ausgießen, anschwellen lassen (den Nil), entleeren, u. s. w. und substantivisch: Wurf, Auswarf, Pfeil, Sonnenstrahl, Lichtschein, Nilschwelle, Entleerung, abgesplittertes Gestein (Flintenstein?), u. a. m. In der Kausativsorm, im Koptischen in der Gestalt testo (ti-st-u) erhalten, veranlassen, daß etwas abgeworsen oder daß Ismand abgewiesen werde (lat. reprodare, rejicere), kehrt von Neuem die Grundbedeutung der Wurzel wieder. Alles, was Plutarch über den Inhalt des Sethnamens angeführt hat (vergl. S. 13), sindet vom sprachlichen Standpunkte aus seine volle Bestätigung und wird durch die dem Gotte Set eigenthümlichen Eigenschaften nach den inschriftlichen Denkmälern durchaus erhärtet.

Die doppelföpfige Gestalt eines Gottes, der in den Königssgräbern von Theben zum Vorschein kommt, zeigt den Sperberstopf des Horus (linker Hand, öftlich oder nördlich), und Ortystopf des Sorus (linker Hand, westlich oder südlich) 1251) auf demsselben Halse. Die Verbindung beider Götterköpfe ist ein deutlicher Hinweis auf ihren engen Zusammenhang und entspricht ihrer innersten Natur, da Horus, als Sonnenlicht aufgesaßt, die aufsteigende Bewegung desselhen in der nördlichen Richtung nach der oberen Hemisphäre, Seth die zur unteren Hemisphäre niedersteigende Bewegung der Sonne in südlicher Richtung vorstellt.

Die Gestalt diese männlichen Gottheit mit Doppelkopf, welche sich auf den Wänden der thebanischen Königsgräber vorsindet <sup>1252</sup>), zeigt das Unzertrennliche zwischen den Göttern Seth und Horus, jener durch den Kopf des typhonischen Ortythieres, dieser durch den des Sperbers oder Falken angedeutet. Nach dem herrschenden System weist die sinksseitige Stellung des Horuskopfes auf die Südgegend, die des Ortykopfes auf die Nordgegend hin. Um es mit kurzen Worten zu sagen, stellt der doppelköpfige Gott den Sonnensauf in den zwei Hälften des altäg. Jahres, sonst auch durch die von mir beschriebenen Bilder des rechten und des Linken

Auges symbolifirt, in Gestalt einer mythologischen Person dar. In der ersten Jahreshälfte, von der Sommersonnenwende an bis zur Winterwende hin, tritt die dunkelfarbig dargestellte Sonne (S. 274) in füblicher Richtung abwärts steigend ihren Lauf in ber unter en hemisphäre an, von jenem Seth überwältigt, welcher bem Lichtgott in der Zeit der abnehmenden Tage im Jahreslaufe das rechte Auge entreißt (S. 445), während in ber zweiten Jahreshälfte, ber bes linken Auges, von der Winterwende an bis zur Sommerwende hin, die Sonne in zunehmender Kraft als verjüngter Horus ben entgegengesetten Lauf zur oberen Bemisphäre zurudlegt. Es wird hierdurch verständlich, weßhalb Seth dem ombitischen älteren Horus, Harveris, zur Seite fteht und mit bemfelben gerabezu ibentifizirt wird. Wie jener symbolisirt er ben hochsten Stand ber Sonne auf dem Buntte des Antritts ihres südlichen Laufes und es kann befhalb nicht Wunder nehmen, wenn beide, Seth und ber ältere Horus, als "Herren ber süblichen Gegend" ober Richtung, so häufig in den Inschriften angerufen werden, noch weniger, wenn aus etymologischer Sucht der Name des Seth bisweilen Suti b. h. "ber zum Guben gehörige" ober "ber fübliche" und felbst Suten "Rönig bes Südens" sich geschrieben vorfindet 1253). Horus, ohne jeden Zusat zu seinem Namen, die allmählich wachsende Sonne in ihrem nördlichen Laufe und den die Fruchtbarkeit befördernden zunehmenden Mond in fichtbarer Gottesgestalt vorftellte, fo galt Seth nur als ber groß geworbene Horus, welcher um die Zeit der Sommersonnenwende seine heißen Strahlen auf die Erbe ichießen läßt. Die Bielbeutigkeit bes Sethnamens erlaubte biefes Bilb, weil sich an die Sprachwurzel sit auch die Borftellung bes Abschießens ber Pfeile knüpfte und Seth beghalb thatfächlich als Lehrer im Bogenschießen den Königen in dieser Runft Unterweisung ertheilt 1254).

Heilschleuberer Seth, der Urheber der sommerlichen Hite und

gleichsam der Räuber des Lichtes in der Zeit der abnehmenden Tage gegen den Herbst und Winter hin, den Aegyptern als ein seinblicher Dämon erschien, dessen Einflüssen man alles Ueble in der Welt, selbst auf dem moralischen Gebiete, zuschrieb. Er ist das bei wie Horuer ein "starker" (ā-pahuti, s. S. 541) Gott, dessen Gewalt man fürchtet.

263. Wie es keinem Zweifel unterliegt, daß Thot, der Urheber des wiederkehrenden Mondlichtes (als linkes Auge, Ofiris, An, Phonix u. s. w. gedacht), als Lichtbringer im eigentlichen Sinne bes Wortes (f. S. 455 ff.) angesehen ward, ebenso steht es fest, daß Seth als bie eigentliche Urfache ber abnehmenben Tage bes Mondlichtes und seiner Verfinsterungen (schwarzes Schwein, f. S. 461) betrachtet wurde. Die zunehmenden Tage des Mondmonates verhalten fich zu den abnehmenden wie Thot zum Seth, und analog wie Horus jum horuer-Seth d. h. wie die zunehmenden und abnehmenden Tage im jährlichen Laufe ber Sonne. Die Beziehungen bes Thot jum Seth gewinnen hierdurch einen flaren hintergrund, benn sie zeigen uns im Grunde nur ein gottliches Wefen, welches die Ursache des wachsenden und schwindenden Lichtes sein mußte, gerade wie fich im solaren Sorus nur ein Befen offenbarte, bas fich burch die Gegenfate in der Natur bes Sonnenlichtes in zwei scheinbar von einander verschiedene Antagonisten zerspaltete. In beiden Källen ist und bleibt Thot "ber Schlichter des Streites der beiden Bartner," als welchen ihn die Inschriften regelmäßig bezeichnen.

264. Aus dem vermeintlichen Urheber des abnehmenden Mondlichtes, der sommerlichen Hitze und Dürre und, beim nahenden Herbst und Winter, der verkürzten Tage, der eintretenden Wolfen, Regen, Stürme, Gewitter und Erdbeben, mit einem Worte der unerträglichen, schlechten Witterung schuf man einen Störefried für alles Widerwärtige, der natürlichen Ordnung der Dinge Entgegengesetze, einen Keind des Lichtes und, in moralischer Auffassung, der Bahrheit, mit andern Borten einen mächtigen Gegner bes gerechten Ofiris und ber frommen Ofirisbiener. Er hat wie Ofiris feine Bundesgenoffen, die ihm zur Seite fteben, robe Naturgewalten, welche ben vernichtenden Zwecken ihres Herrn und Meisters im himmel, auf Erden und in der Tiefe dienen und seine Befehle crfüllen. Ihre Macht zu brechen reicht ber gewöhnliche Menschenverstand nicht aus. Isis, von der göttlichen Weisheit (Thot) stets berathen, giebt durch die Aussprüche ihres Mundes die geheimnifvollen Mittel tund, welche als wirksame Talismanen in Bild und Schrift die schädlichen Wirkungen bes Seth und feiner Anbanger abschwächen und vereiteln. Bahlreiche Beschwörungsformeln, welche felbst in die ärztlichen Vorschriften 1255) Eingang gefunden hatten, dienten ben Bedrängten als Schutzmittel gegen die typhonischen Einflüsse, die unsichtbar und in sichtbarer Gestalt bis zur Thierwelt hin den Ofirisdiener verfolgten und bis in das Grab und die Unterwelt hinein das Bohlbefinden des Gefeiten zu ftören versuchten. Das Todtenbuch der Aegypter und die zahlreichen Texte im Innern ber jungft geöffneten Byramiden find im Grunde genommen nur Talismane gegen ben eingebilbeten Seth und feine Bundesgenoffenschaft. Sie bilben fogar leiber! ben umfangreicheren Theil der hinterlassenen altägyptischen Literatur und eine Nahrung des Aberglaubens, wie sie stärker nicht gedacht werden fann. Die sogenannten magischen Schriften, welche bis auf unsere Beiten erhalten worden find, laffen wenig von der vielgerühmten ägpptischen Weisheit erkennen und würden, für sich allein, nur eine schwache Vorstellung der geiftigen Denkfraft der alten Aegypter abgeben.

265. Was den gegen Seth geschleuderten Flüchen ein besons deres literarisches Interesse verleiht, sind die Gegensätze, unter welchen er hauptsächlich in seiner mythologischen Auffassung als Schlange Apophis dem Sonnengotte Ra gegenüber auftritt. In einer Anxusung an den letzteren (in Edsu) heißt es daher 1266):

"Bohlan, tomme Ra! Du bift hoch in beiner Sobe, Bahrend Apophis tief in seiner Tiefe ift.
Bohlan, tomme Ra! Du leuchtest in beinem Leuchten, Bahrend es sinster in ben Augen bes Apophis ist.
Bohlan, tomme Ra! Gut sind beine Gutheiten,
Bahrend Apophis schlecht in seinen Schlechtigkeiten ist."

In ähnlichen, oft hymnenartigen Beispielen wird Ra als mächtig, hoch, lebend, groß, gefättigt, getränkt, erhaben, gut, reich, bestehend geschildert, während die Gegenfätze: schwach, niedrig, todt, klein, hungrig, durstig, gesunken, schlecht, arm, vergehend, dem Apophis angebichtet werden 1257). Auch die Erzeugnisse der Natur in ihrer unerschöpflichen Mannigfaltigkeit, werden als gute ober als ichlechte Ausfluffe aus ben "Gliebern eines Gottes", am häufigften ber Gottheiten Ra, Atum, Ofiris, Borus, Ifis, Seth angesehen, wobei im Durchschnitt ben Ausflüffen Seths bie schlechten augeschrieben werben. Gewisse Weihraucharten besserer Art werben als "entstanden" (xopr) ober "beraustretend" (pir) aus dem Auge Ra's ober Ofiris, aus bem Weißen im Auge Atums, aus bem Rückgrat bes Horus u. s. w. gepriesen, während andere, aus ber Berwendung in den Tempeln des Landes ausgeschlossen, als aus der Pupille des Auges Seths entsprungen beschrieben werden. So besonders eine ganz schwarze und eine rothe (dosr) Abart 1258). Bereits in den Pyramiden-Inschriften finden sich eine Menge von Beispielen vor, die auf die einzelnen Gegenstände der Opferliften bezogen und bis in die späteren Zeiten hinein wiederholt werden 1259). Manches ift dabei verständlich, z. B. die Milch aus ben Bruften ber Isis, anderes bleibt noch dunkel und räthselhaft. Nicht nur die Thier- und Pflanzenwelt, sondern auch das Reich der Metalle und Steine hatte seinen Antheil baran. Auf bem Apissarge aus ben Beiten bes König Amasis melbet die Inschrift u. a., baß Thot die Rlauen des verendeten Stieres mit "einem Meffer, bas aus Seth hervorgegangen sei" beschnitten habe. Es handelt sich offenbar um ein eisernes Messer, da Plutarch (c. 62) nach

einer Manethonischen Angabe berichtet, daß bie Aegypter bas Gifen "Knochen des Typhon" genannt hätten. Man hütete sich aus dem angeführten Grunde gemiffe Steine zu tragen und einer Frau merden deßhalb die Worte in den Mund gelegt: "Ich hielt fern von mir ben (milchweißen) Bergquarz (birset, wortlich fonnte biefes Wort "Gesicht des Seth" übertragen werden) und wählte den grünfarbigen Stein" (3. B. Smaragb) 1260). In Diefen und ähnlichen Fällen tritt Seth, "ber Sohn ber Rut," fammt feinen Berbündeten (sami) als chis oder chisi d. h. widerwärtiges auf, wie es die Inschriften gelegentlich aussprechen 1261). Darum auch ward nach den Bersicherungen Plutarchs (cc. 32. 33) den Negyp= tern das Meer verhaft, das sie mit Typhon verglichen und bessen Salz sie als seinen Schaum bezeichneten. Für beibe Auffassungen stehen mir klare monumentale Zeugnisse nicht zu Gebote. In der Fluchformel gegen ungetreue Beamte: "Er (Ammon) wird sie über-"liefern bem Feuer bes Seth (sutn, eigentlich Rönig bes Subens) "an dem Tage seines Zornes, ausspeien wird sein Schlangendiadem "Feuer auf ihre Häupter; es wird ihre Glieber vernichten und ihre "Leiber verzehren. Sie werden sein gleich wie die Schlange Apo-"phis am Morgen des Reujahrstages, fie werden untertauchen im "Meere" 1262), — handelt es sich offenbar nur um eine astronomische Thatsache, die sich an den Untergang eines Sternbildes (Apophis) "im Meere" zu der angegebenen Beit knüpfte.

266. Das auf den Denkmälern und in den Inschriften viels beliebte Thema der Kämpfe des Horus gegen Seth, wie sie vor allem auf der bilderreichen inneren westlichen Umsassungsmauer des Tempels von Edsu <sup>1263</sup>) zum Ausdruck kommen und unwillfürlich an die Arbeiten des Herakles der griechischen Mythologie erinnern, hat eine inhaltreiche Bedeutung, welche mit dem Sonnenlause in den beiden Jahreshälften in engstem Zusammenhange steht. Es ist nicht zufällig und entspricht durchaus der solaren Horusnatur, daß die Darstellungen und Schilderungen in Edsu die siegreichen Kämpfe

bes Horus in ihrer geographischen Folge vom Süden nach dem Norden behandeln. Das göttliche Naturgesetz, welches den periosdischen Wechsel zwischen Sieg und Niederlage der beiden Partner Horus und Set regelt, erscheint unter dem Bilde des Thot. Ich habe (SS. 454 fll. 483) über diese besondere Rolle des weisen Gottes ausführlicher gesprochen und darauf hingewiesen, daß auch das abs und zunehmende Mondlicht demselben Kreise der Ansschauungen angehörte.

Ru den besprochenen Hauptnamen des Gottes: Set, Sit, Suti, Suten, dem ich die immer noch dunkle Bezeichnung Sutech 1264) anschließe, gesellen sich außer ben Localnamen Nubti (f. SS. 536. 538. 541) noch eine Menge von Bezeichnungen, welche in den späteren Epochen an Bahl wachsen und beren sinnvolle Bebeutungen ohne Ausnahme in Seth bas Wesen eines Rakodamon erkennen laffen. Dit Borliebe find es die Namen typhonischer Thiere, an ihrer Spite die Schlange Apophis (apapi f. S. 42), ber fabelhafte Greif (āchech), das Nilpferd, das Krokodil, das Schwein, die Schildfrote, und in einer späteren Epoche ber Efel, welche für den Namen des Kakodamon eingesetzt wurden, ein jedes von ihnen mit besonderer Beziehung auf die ihm innewohnende ichäbliche Gigenschaft. Im Allgemeinen barf angenommen werden. baß fammtliche burch Jagd, Bogel- und Fischfang vom Menschen verfolgte Bewohner der Bufte, der Lufte und des Wassers, als lebende Symbole des Kakodamon Seth angesehen wurden, während bie nütlichen Hausthiere, — nur der Gfel und gewisse Exemplare mit verrätherischer typhonischer Hautfarbe (röthlich s. S. 325) davon ausgenommen, — ben guten Göttern geweiht waren. Die zahlreichen Darftellungen von Jagdscenen mit Bogen und Pfeil, sowie ber Fang von Bögeln und Fischen mit Bulfe ausgespannter Nete in Tempeln und Gräbern 1265) haben nach der angedeuteten Richtung bin einen tieferen symbolischen Sinn, der mit der Wirklichkeit wenig gemein hatte, vielleicht die Vorstellung ausgeschlossen, daß

man darunter zugleich die Berfolgung und Niederlage der politischen Feinde verstand.

Wie der rothe Seth mit seinem Anhang es liebt sich in tophonische Thiere zu verwandeln, um den ihn bekämpfenden Göttern in diesen Gestalten zu entgehen oder ihre Aufmerksamteit abzulenten, so waren auch seine himmlischen Gegner barauf bedacht, sich in folchen Fällen in Thiere zu verwandeln, besonders in Löwen, Hunde, Kapen, um den Feind mit Erfolg angreifen zu können. An der Oftgrenze Unterägyptens erschien ber Lichtgott Horus als ein Sperber, weißer Löwe, um seine typhonischen Gegner zu zerreißen. Ra selber ver= wandelte sich der Apophisschlange gegenüber in eine Kate (f. S. 307). Ein Sperber auf dem Ruden eines antilopenartigen Thieres follte ben Gott Borus als Ueberwinder feines Gegners Seth tennzeichnen (f. S. 664). Wollten doch die Alten gerade hierin den eigentlichen Ursprung des Thierdienstes bei den Aeguptern entdecken, obgleich Plutarch (c. 72) sich gegen die Annahme ereifert, als sei bies aus Furcht vor dem Typhon geschehen.

Nach den bestehenden Gebräuchen wurden an einzelnen Tagen des ägyptischen Kalenderjahres, welche mit dem Siege des Lichtes der Sonne oder des Mondes über die Finsterniß in Verbindung standen, typhonische Thiere geopsert oder Nachbildungen derselben aus Wachs im Feuer geschmolzen. Man glaubte den Urheber aller Störungen in dem regelmäßigen Verlause der natürlichen Erscheisnungen dadurch empfindlich zu kränken. So wurde z. B. am Vollmonde des Frühlingsmonats Pachon eine Antilope getödet und ein Schwein (ein schwarzes? vergl. SS. 453. 461 fl.) auf einem aus Sand gebauten Altar am Flußuser in Stücke gehackt. Um 26. Choiak, um die Zeit der Winterwende, mordete man einen Esel und hieb ein Abbild der Apophissschlange in Stücke. Um 1. Wesori, einem Hauptseste des Gottes Horbahudti, wurde ein Vogels und Fischsang vollzogen und die erbeuteten typhonischen Thiere mit den Füßen zerstampst, wobei man die Worte sprach: "Seid in Stücke

zerschnitten, seid an euren Gliedern gemordet, es morde einer den andern von euch! Es triumphirt Rā über alle seine Feinde, es triumphirt Horbahudti, der große Gott, der Herr des Himmels über alle seine Feinde!" An demselben Tage setzte man die Klapper-bleche oder Sistra in Bewegung (s. S. 466), um "Ienen", wie Seth häusigst in verächtlicher Weise an Stelle seiner gewöhnlichen Namen bezeichnet wird, aus den Tempelräumen zu verscheuchen 1266), eine besondere Erklärung dafür hat Plutarch (c. 62) geliefert.

267. Auch am himmel, so vermeinte man, triebe Seth fein Unwesen und brobte ben Seelen ber Botter in ben Beftirnen mit Unbeil. Sein Reich bilbete am Nordhimmel die Gegend um den Wie Ofiris als Orion und Isis als Sothisstern Polarstern. ihren Blat als "Seelen" am himmel einnahmen, fo mar bem Gotte Seth ein aus fieben Sternen bestehendes Sternbild zugetheilt, welches die Inschriften unter bem Namen Chopsch ober Mascheti, b. h. "Borberschenfel" (am Stierleibe), bezeichnen. ber Arktos ber Griechen, ben auch Plutarch von den Aegyptern bem Typhon jugeschrieben werben läßt, unfer große Bar in ber Nähe bes Polarsternes am nördlichen himmel, häufig im Gegenfat zum Sothissternbilde am Südhimmel 1267) als Bertreter bes Norbens aufgefaßt. Seine eingebilbeten typhonischen Eigenschaften, wohl im Zusammenhang mit dem Norden, der Gegend der Finsterniß und der winterlichen Jahreszeit, laffen die Darftellungen auf den Denkmälern jungerer Zeit leicht errathen. Der Fuß an dem Borberschenkel ist durch eine Rette gefesselt, welche ein aufrechtstehendes weibliches Rilpferd (Besmut oder Rerit f. S. 649) in seiner Rlaue hält, mährend eine Horusgestalt (Anhur f. S. 490) mit ber Spite einer Lanze ben an ben Schenfel angesetten Stierkopf berührt. Bereits die Inschriften aus dem Neuen Reiche bezeichnen das Nilpferb (oft mit zwei Schwertern in ber einen Klaue), als die Göttin Blis in ihrer Eigenschaft als Bachterin über ben großen Baren, während ein Chnum - Borus, genauer Borus von Smen-Bur, ber Localgott des 19. oberägyptischen Nomos als "Bächter des Borderschenkels des Gräulichen (Typhon)" angeführt wird. Eine gleiche Rolle erfüllen die vier Horuskinder Amseth, Hapi, Tiumutef und Debhsonuf, welche nach einer Stelle im Todtensbuche (17, 35) sich hinter dem großen Bären des nördlichen Himsels befanden, um den Grauenhaften (nesen) durch Kampf fern zu halten <sup>1268</sup>) und wahrscheinlich mit den sogenannten Af-Göttern ibentisch sind.

Die mir betannte vollständigfte auf ben Großen Baren bezügliche Inschrift lautet 1269): "Die vier nördlichen Af-Götter "bas find die vier Sterne der Diener (Rame eines besonderen, "in der Rähe der Doppelschwert-Constellation und des weiblichen "Nilpferdes befindlichen Sternbildes). Sie find es, welche ben "Gräulichen (Seth) am Himmel bekämpfen. Er ist ein großer "Rämpfer. Sie erfassen bas Vorbertau und bemächtigen sich bes "hintertaues an bem Schiffe bes Ra, in Gesellschaft ber Matrofen, "welche die vier Sternbilder (Achemuset) find, die fich am nord-"lichen himmel befinden. Das Sternbild bes großen Baren er-"scheint im Spätaufgang 1270). Hat es die Mitte bes himmels, "nach der Sübseite des Orion hin eingenommen, so wenden sie (die "Achemuset) fich bem westlichen Horizonte zu. Betreffend bas "Sternbild bes Großen Baren, fo ift bas ber Borberichentel "bes Seth. Go lange es fich am nördlichen himmel befindet, "liegt eine Bande an den beiden Griffen (?) ber Schwerter in Be-"stalt einer goldbronzenen Rette. Es ist bas Amt ber Isis in "Nilpferdegeftalt (Rerit) biefelbe zu hüten u. f. w."

268. Die Schilberung der Kämpfe der Götter, an ihrer Spitze der Lichtgott Rī, gegen den typhonischen Seth im himmel, auf Erden und in der Tiefe bilden eines der beliebtesten Themata in den Inschriften. Durch die Ermordung seines Bruders Osirissischen er es als Repräsentant des unvermeiblichen Naturgesetze, welches alles Geborene dem Tode weiht, mit der übrigen Götters

welt verdorben zu haben. Selbst das ewige Licht kann sich im Tages- wie im Jahreslause dem Kampse mit ihm nicht entziehen 1271) und in zahlreichen Hymnen wird der Sieg des Lichtes über den Beherrscher der Finsterniß und seine typhonischen Helser in Thier- gestalt geseiert. Das ist, wenn ich mich so ausdrücken dars, die Nachtseite in dem Wesen des Seth, wie sie von seiner solaren, lichten Natur eben unzertrennlich war. Als die Sonne in ihrem süblichen Lause stand er erhaben über dem Katodämon da und bildete die nothwendige Hälste des Lichtgottes in seiner Aufsassung als Horuer gegenüber dem Gotte Horus, der Sonne in ihrem nörblichen Lause.

Der enge Zusammenhang zwischen beiben wird durch die nicht seltenen Darstellungen bewiesen, in welchen (der ombitische) Seth und Horus an dem regierenden König die heilige Reinigung durch ausgegossense (Lebense)Wasser vollziehen 1272). Es war erst einer



späteren Spoche, vielleicht auch nur Localanschauungen, vorbehalten, ben Gott aus dieser Rolle zu verdrängen und seine Stelle durch Thot vertreten zu lassen (s. SS. 188. 467), wie es in der vorstehenden Abbildung der Fall ist. Ueber den Sinn derselben kann nach meiner Erklärung kein Zweisel obwalten. Die enge Verdindung beider bezeugt ferner die priesterlichen Chrentitel ägypt. Königinnen, welche bereits im Alten Reiche: "Seherin (mat) des Seth und des Horus" heißen, und die gleichsalls priesterliche Bezeichnung eines "Propheten Brugsch, Mychologie.

bes Horus und bes Seth," wie er sich im Neuen Reiche vorfindet <sup>1273</sup>). In dem bekannten Königstitel "Herr der Diademe" (s. S. 615), wie ihn ein griechischer Text wiedergiebt, erscheint der König nach ägypt. Auffassung genauer als: "Horus, der Herr, und Seth, der Herr", um seine Wacht über die südlichen und nördelichen Theile der Erbe zu umschreiben, im Gegensatz zum Seth und Horus als Sonne in ihrem südlichen und nördlichen Laufe am Himmel. Denn in der irdischen Welt ist Seth König im Norden, wie Horus König im Süden; dafür liesern die Inschriften die vollständigsten Beweise. Die Zusammengehörigkeit beis der wird auch hierdurch in das hellste Licht gestellt. Sie sind eben die unzertrennlichen "beiden Partner, welche den Himmel besahren" (S. 454), Doppelgänger je nach der Richtung des Sonnenslauses.

269. Die Darstellungen zeigen den Gott Seth in der Gestalt eines schreitenden Mannes mit dem Kopse des ihm geweihten Thieres, in welchem ich nicht umhin kann eine Giraffe zu erkennen, obwohl die gewöhnliche Erklärung sich für den sabelhaften Ordx 12:4) entscheidet. In seiner Auffassung als Horner nimmt er die sperbersköpsige Gestalt des Letzteren an. In vollständig menschlicher Gestalt zeigt er sich als Ammon d. h. Horner von Theben unter der Bezeichnung: Seth, der starke von Theben — als Amun 1275). In Bezug auf sonstige Darstellungen und Auffassungen als Deb (S. 578) und Sobak (S. 586) verweise ich auf die betreffenden Gottheiten.

Seine Titel sind bald erschöpft. Er heißt: Sohn des Deb, Kind der Göttin Rut, ein großer Gott, Herr des Himmels, Freund des Ra und Oberhaupt der beiden Weltgegenden (hri-tp-tau) 1276) der starke (ā-peḥuti), der zauberreiche (ur-hkau) 1277), mit welchen Eigenschaften die besonderen Himweise auf seine Localkulte verbunden zu werden pflegen. Die Anspielungen in den historischen Inschriften auf den Zorn des Seth zur Zeit (wörtlich: Stunde) seines Dräuens

enthalten deutliche Beziehungen auf die sengende, zerstörende Kraft ber Sonne auf ihrer sublichen Bahn. Als feine Begleiterin und Bemablin tritt regelmäßig bie Böttin Nephthys auf, welche hinter ihm erscheint unter Titeln wie: "Berrin des himmels, Auge bes Ra, Konigin ber Götter, Schwester bes Gottes, zauberreiche" und ähnlichen mehr 1278). Wie ihr Gatte Seth-Nubti, heißt auch fie in ihrer vornehmsten Localform "bie in der Stadt Sefes ober Seffu weilt" 1279). Derfelbe, übrigens wenig befannte Ort wird als bie Wiegenstätte bes Gottes Seth angeführt. Ihre Lage in ber als typhonisch angesehenen Landschaft am Mörissee ist unzweifel= haft. Ein mythologischer Text erwähnt sie in der bekannten Inschrift von der Theilung der Welt zwischen Seth und Horus burch Gott Deb. Es heißt darin: "Er fette Seth gum Rönig "bes Sübens im Lande bes Sübens ein, nachdem er dort aus ber "Stadt Seffu hervorgetreten war und er, Deb, feste Borus zum "König bes Nordens ein im Lande des Nordens, nachdem die Ge-"gend seines (Auf)tauchens (?) baselbst gewesen war" 1290). In ber That wird Oberägypten in den geographischen Inschriften als "Antheil bes Seth", Unterägypten als "Antheil bes Sorus" ausbrudlich aufgeführt 1281). Der Rrieg des horus gegen Seth, wie er in einer ausführlichen Legende in Sofu geschildert wird 1282), zeigt gerade an ber entscheibenden Stelle Schwierigkeiten, welche bas Räthsel ber vertauschten irdischen Herrschaft im Guben und Rorben nicht aufzulösen gestatten.

270. Außer dem oben erwähnten Plate Sessu nennen die Denkmäler eine kleine Reihe von Städten, in welchen Seth oder Sutech sich von Alters her einer besonderen Berehrung erfreute. Sie wurden indeß als typhonisch angesehen und in der Mehrzahl der Nomenlisten um des Osiris willen von der Aufzählung ausgeschlossen. Bon Ombos als der ersten im Süden habe ich bereits gesprochen. In einer Liste von Localgestalten des Gottes Seth im Tempel von Edu sinden sich der Neihe nach vier Dertlichkeiten

Digitized by Google

genannt, in welchen Seth in Oberägppten verehrt ward: die vierte Dase nach der ägyptischen Zählung in der libyschen Bufte, (im Norden der Dase von Farafrah und östlich von der großen Ammons-Dase gelegen), die Stadt Schenu ober Senu (bisher noch unbestimmt), Groß-Hermopolis (wegen der Beziehungen des Seth zum Gotte Thot veral. S. 713) und Orprynchus 1283). Ueber die typhonische Bedeutung gerade dieses Blages find alle inschriftlichen Ueberlieferungen einig. Er galt als eine Hauptstätte für die Berehrer bes Seth in Mittelägypten und die Stadt mar beghalb all= gemein verrufen. In Unterägypten befaß ber Sethkult von ben Reiten der Hyksoskönige her in dem nordöstlichen Winkel des Deltagebietes ein hervorragendes Gebiet, in welchem Sauar, Die Stadt Avaris der Manathonischen Ueberlieferung, den eigentlichen Mittel= punkt bildete 1284). Der Sykfoskönig Apapi-Apophis hatte bier bem ägypt. Gotte Seth, mit Ausschluß aller übrigen Gottheiten der Aegypter, Tempel und Altäre errichten lassen. "Seth, der Herr von Avaris" wurde von diefer Epoche an zu einem Gott der Fremben und sein Name deßhalb nicht selten bem des Baal gleichgestellt. "Ich war wie Baal hinter meinen Feinden her" oder "schrecklich gleichwie Baal" find Worte siegreicher Pharaonen bes Neuen Reiches, in welchem der Name Baal an Stelle des Seth einzutreten pflegt 1285). Seth erhielt von der bezeichneten Epoche an einen politischen Beigeschmad, ber sich in ben Rämpfen bes Gottes Horus gegen ihn an der Ostmark des Landes in einem mythologischen Gewande darstellte. Horus "ber Löwe", vertrat die Bewohner des Schwarzlandes, Seth, "ber Efel", welcher fortan die Stelle des älteren typhonischen Thieres (Orgx) ersette, die asiatischen Feinde im Rothlande, ein willkommener Stoff zu Bergleichungen und Bilbern, von benen bie Inschriften, vor Allem aus ber Ptolemäerzeit, in umfangreichstem Maage Gebrauch machen.

Auch Plutarch weiß zu berichten, daß man fable, Typhon sei aus der Schlacht (gegen Horus) auf einem Efel sieben Tage lang geflohen und habe, als er davongekommen, die Söhne Hierosolymus und Judaios gezeugt. Er fügt hinzu (c. 31), daß die Aegypter dem verhaßten Perserkönig Ochus den Beinamen Esel gegeben hätten, der aber gesagt habe: nun, dieser Esel wird euren Ochsen verspeisen, worauf er den heiligen Apisstier habe schlachten lassen. Seth wurde, mit einem Worte, zu einem Kakodämon der schlimmsten Art. Die Beschwörungen, welche gegen ihn gerichtet waren (s. S. 450) und meistens aus alter Zeit stammten, gewannen eine neue Bedeutung und die ägyptische Weisheit in ihren letzten Zügen labte sich an den unverstandensten Formeln, welche Verwünschungen gegen den Gott Seth enthielten.

Ich lasse als Probe bieser Art von Verwünschungen die Ueberstragung des berühmt gewordenen sogenannten "magischen Paphrus" solgen, dessen Inhalt ein französischer Gelehrter unsterblichen Ruses, Hr. Chabas aus Chalon, zum ersten Wale der Wissenschaft zusänglich gemacht hat. Weiner eigenen deutschen Uebersetzung liegt das Bestreben zu Grunde, die ältere Version in Einzelheiten zu berichtigen, oder, wo es Noth that, derselben eine schärfere Fassung zu geben. Das Verdienst des ersten Uebersetzers (vor 28 Jahren) bleibt dadurch ungeschmälert.

# Schone Rapitel bon Befangen,

welche den Untertauchenden (Seth) fern halten follen.

la [Doppel-hunnus auf ben Gott Schu-Sos, f. S. 442].

1. "Heil Dir! Sproß bes Gottes Ra, Reltefter Sohn, ber aus feinem Leibe hervorging, — Denn er erwählte ihn als Urahn seiner Kinder, — Dessen Stärle in seinen Gestaltungen liegt, 5. Du Schläger ber Feinde an jedem neuen Tage."

"Zieht bas Schiff bahin, so bist du froh Und in der Barte (ā -ti) herrscht Jubel. Sie schauen Schu, den Sohn des Rā, als Sieger, Der mit seinem Speer den Unhold-Drachen getroffen hat." 10. "Als Sonne tritt er am himmel am frühen Morgen die Fahrt an. Die Göttin Tafnut ruht auf seinem haupte, Sie schleubert ihren Flammenathem auf seinen Gegner. Er wird in ein Richts verwandelt."

"Der Stellvertreter Ra's ist voller Zauberfraft, 15. Als Erbe auf dem Thron seines Baters. Heilbringend ist sein Besen wie das Besen Ra's. Hülle, Fülle und Uebersluß ist bei ihm."

"Er (Ra) hat ihm jein Besithum übergeben, Bie es ber herr von hermopolis (Thot),

20. Der Schreiber des Königs Horchuti (Apollo Phöbus), verzeichnet hat In dem Palaste des Tempels von Heliopolis, In wohl eingemeißelter Schrift Am Fußgestell Rā-Horchuti's, Um es dem Sohne seines Sohnes für alle Ewigkeit hin zu übergeben.

#### lb.

- 25. "Heil dir! der du Ra's Sohn bist. Ebenbild Tum's selber, Sein eigener Ursprung, ohne eine Mutter, zu besitzen, Wahrheit und herr des Wahren, Bild und Bildner der Götter,
- 30. Der das Auge seinem Bater Rā wiederbringt (S. 456), Dem man aus seiner eigenen Hand opfert, Belcher die Göttin Urit beim Unheil wieder tröstet, Den himmel hoch hebend und mit eigenen händen stüßend (S. 428), Dessen Angesicht jede Gottheit berührt,
- 35. Du König Schu, Sohn Rā's, Du jener Gott von Anfang an, Du bist Bertreter als Erleuchter und Auge in On, Um die Feinde deines Baters niederzuwersen."

"Du läßt bas Schiff in Frieden dahingleiten, 40. Seine Wannschaft ist voll Freude Und alle Götter jubeln auf, Sobald sie deinen Namen hören."

"Geheimniftvoller und größer bist bu als bie Götter Unter beinem Ramen: Schu, Sohn Ra's."

45. "Zurüd, Maga (Krotobil), Sohn bes Seth! Ich bin Anhur, der große (S. 488), der Besißer des Schlachtschwertes." Bause.

# II [Die Ramen Schu's].

1. "Erhabener und größer bift bu als die Götter Unter beinem Namen: Erhabener an Größe.

Du ftredft bich boch mit beiner Doppelfeber nach bem himmel aus,

Unter beinem Ramen: ber mit hohem Federpaar.

5. Du erscheinft auf ber Oberflache beines Gestelles,

Unter beinem Ramen: Aufgestellter. Du lentst ben himmel mit beiner Lanze,

Unter beinem Ramen: Simmelelenter (Anhur).

Du verscheuchst ben Sturm, indem du die Bolte durchleuchteft,

10. Unter beinem Ramen: Sturmbericheucher.

Du wehrst das Krotodil ab, das aus dem Baffer emportaucht,

Unter beinem Namen: Rrotobilabwehrer.

Du gudft bein Schwert, um bas haupt bes Unholds zu treffen, Unter beinem Ramen : Schwertzuder.

15. Deine Hörner find gegen das Biel gewett,

Unter beinem Namen: Sornwegenb.

Ansehnlicher (tenui) sind beine Formen als die ber Götter

Unter beinem Ramen: Insaffe von Thinis (f. S. 490).

Mit beinem Anfang (sa) machte sich Ra ben Anfang, 20. Unter beinem Namen: Schu, Sohn Ra's.

Du ergreifft bas Schwert, bu fällft ben Begner,

Unter beinem Namen: Borus ber Schlager.

Du haft die Bewohner Rubiens überwunden,

Unter beinem Namen: Stellvertreter bes Ra.

25. Du töbtest (sema) die Bergvölker Asiens,

Unter beinem Ramen: Erftgeborner (semsem) Jüngling.

Du bift stärker an Stimme als die Götter,

Unter beinem Namen: Infaffe bes Setti=Schiffes.

Ein Jüngling, - in deinen Ruftern mit reinftem Leben,

30. Unter beinem Ramen: Erftgeborener Jüngling.

Du ichneibest die Ropfe ber Feinde ab,

Unter beinem Namen: Berr bes Schnittes.

Mit rechtem Binde läßt bu das Schiff dabingieben,

Unter beinem Namen: Berechter.

35. "D bu vorzüglicher, ber feinen Leib fcuf!

D herr, du Ginziger, der aus dem Urwaffer herbortrat!

D bu Fulle (Hu, f. G. 423), die fich felber erichuf!

D bu Schöpfer ber Fulle berer, die aus ihm entstanden find!

D bu Schöpfer feines Baters, der feine Mutter befaß!"

## III. [Symnus auf bie Uranfänglichen, f. G. 123].

- 1. "Heil euch! ihr fünf (sie l. 8.) große Götter, Die ihr aus Hermopolis hervorgegangen seib, Die ihr weber im Himmel noch auf der Erde waret, Ihr, denen keinen Sonnenglanz (su) Licht spendete.
- 5. Kommet zu mir! macht mir den Strom zurecht! Berschließt das, was in ihm weilt Und das, was untertaucht, laßt es nicht hervortreten! Berschließt den Wund, verschließet den Wund, Bindet den Wund, bindet den Wund!
- 10. Gleichwie verschlossen ist das Geheimniß in Busiris, Gleichwie das Morgenhaus in Abydus, Gleichwie verschlossen ist des Schwertes Schärse Den Göttinnen Antha und Aftarte, Den beiden großen Göttinnen,
- 15. Welche empfangen ohne zu gebären. Der sie verschloß trat auf als Horus, Der sie gründete (sic) als Seth. Als die Himmlischen Berleiht euren Schuk!"

## IV. (Hymnus auf Amun-Ra.)

Hymnus auf Amun-Rā Horchuti, der sein eigener Urheber ist, Und dessen Ansang die Erde war, Berfaßt von der Ogdoas des Hauptes der Enneas. Sie preisen die Wajestät dieses herrlichen Gottes, Des Amun, der zur Landes-Enneas gehört, Der seuchtend aus dem Urwasser der Aut emporstieg.

# Text auf dem Wasser und auf dem Lande:

- 1. "Heil dir! du Einziger, der sich millionensach vervielfältigt Und bessen Umsang von endloser Ausdehnung ist. Bollendetes Weisterwert, das sich selber schuf, Erhabener slammender Uräus,
- 5. Baubervoller von geheimnisvoller Geftalt, Geheimnisvoller Geist, der seine Schöpfungstraft für sich walten ließ. König Amun-Ra, sein eigener Urheber, Leuchtender (Phöbus) Horus des Ostens, Ausgehender Strahl, Erheller und Lichtspender,
- 10. Leuchtender in seinem Glanze als die Götter. Der du dich verbirgst als Amun, der ältere, Und der du treist in deiner Gestalt als Sonnentreis. Gott Tanon (s. S. 147), der ansehlicher ist (tanu) als die Götter. Der Alte, der sich verjüngt und an dem die Unendlichkeit vorübergeht.

15. Amun, das Bleibende in Allem,
Der Gott, nach bessen Ermessen die Erbe ihren Ansang nahm."
"Komme zu mir! o du Herr der Götter,
Damit du mir alles Böse niederschlägst Und alles Widerwärtige auf dem Strome.

20. Laß es sür mich wie Kieselsteine auf der Büste sein,
Oder wie Topsschen in der Rähe eines Hauses."

Also reben die Achter (Ogdoas) des Hauptes der Enneas, Die Alten, die Sänger (s. S. 149) des Gottes, der bei ihnen weilt, Dessen Knochen das Silber, dessen Fleisch das Gold, Dessen Haupthaar als ächter Saphir ist.

# Baufe. — Die Achter reben: V. [humnus auf Umun.]

1. "Amun, ber sich in seiner Bupille verbirgt, Deffen Seele aus seinem Auge strahlt, Bon wunderbaren Gestalten, von unersorschlicher herrlickeit, Bon leuchtendem Aussehen, der nur in seinen Lichtern gesehen wird.

5. Geheimniß aller Geheimnisse, Unerforschliches Geheimniß, -

Sei gepriesen am Leibe ber himmelsgöttin Rut!"

"Es führen dich beine Rinder, die Götter, den rechten Beg, Und die Bahrheit ift vereint mit beinem geheimnisvollen heiligthume."

10. "Es verherrlicht bich bein Tochter Meru

Bei beinem Frühaufgang im Morgenstrahl. Bist du im Glanze über die Erde hinweggezogen, So nimmst du von jenem Berge der Unterwelt Besit. Gepriesener! Es preisen dich die Hundsköpfigen

15. Und die SchafalBleibigen empfangen bich.

Sie ziehen bein Schiff am verborgenen Berge.

Es loben bich bie Beifter bes Oftens,

Sie danken dir ob der Strahlen deiner Scheibe.

Es verherrlichen bich die Beifter von Bi (Butus) und von Chenu,

20. Benn beine Gelle über ihr Angesicht Belle ausgießt."

"Du haft beinen Doppelhimmel erreicht

Dein Gegner ist zu Schanden geworden

Durch bein Flammenfeuer gegen ben Drachen Rehrgeficht.

Die röthlichen Bafferbewohner burchmeffen die Fluth nach beinem Schiffe gu

25. Und der Drache Abut-unti richtet sich gegen dich auf. Rubti (Bar. Horus) zückt seine Speere nach ihm, Indem Jener Himmel und Erde durch seine Unwetter bewegt. Seine magischen Kräste tragen den Sieg über seinen Gegner davon Und sein scharfes Schwert trifft den geblendeten Drachen. 30. Es erhebt sich der Unterweltsgott (Aker), Er erscheint als sein Wächter, Er hat ihn ersaßt, er verschließt ihn in seinem Gesängniß. Es treffen ihn deine Augen, — Uebergroß leuchten sie ihm entgegen — 35. Es verzehrt ihn großes verzehrendes Feuer

Bon seinem Ropfe an bis zu seinen Füßen hin. Berschmolzen ist sein ganzer Leib durch seine Gluth." "Du ziehst sin den Wolken dahin Und dein Schiffsvolk fährt mit günstigem Winde.

Die Region von Testes ist beglüdt bich zu besiten. 40. Frohloden herricht in beinem Schiffe,

Denn Deine Straßen öffnen sich weit und breit. Seitdem du Jenen da, den bosen Drachen, gebändigt hast. Die Schisse der Sternbilber des südlichen und des nördlichen himmels, Ein zedes landet im Triumph."

"Hast du dich in die Haut des himmels gestedt,

45. Hat dich deine Mutter umarmt lind der westliche Horizont sich dir geöffnet Und breitet die Erde ihre Arme aus, um dich zu empfangen: So preisen dich alle Besen."

"Romm zu mir! o du Herr ber Götter, 50. Halte mir fern die Löwen auf bem Lande, Die Krofodile auf bem Waffer, Und alles stechende Gewürm in seiner höhle!"

"Rehre um! Maga=Krokobil, Sohn des Seth,
Ohne mit deinem Schwanze zu schlagen,
55. Ohne mit deinen Gliedern zu paden,
Ohne deinen Rachen auszuthun.
Das Wasser verwandele sich in Feuer gegen dich
Die Wasse (?) der 77 Götter sitze an deinem Auge
Während du an einen Pflod des Sonnenschiffes gebunden bist,
60. Gebunden bist an den vier metallenen Haken auf dem Schiffsbord,
Am Bordertheile des Sonnenschiffes.
Und siehe! bist du da, Maga=Krokobil, Sohn des Seth,

So fcaue ber! Ich bin Amun, ber Gatte feiner Mutter."

Also laute die Inschrift eines Amunbildes mit vier Gesichtern auf einem Halse, das auf Thon zu malen ist. Ein Krokodil befinde sich unter seinen Füßen und rechts und links von ihm die Götter der Ogdoas in anbetender Stellung.

## VI. [Die Bauberfprüche].

- 1. "Erstes Rapitel von der Bezauberung eines jeden Gewässers. Es sei von denen gesprochen, die sich auf ihm besinden und von andern, die es begehren sollten. Wichtig für den Pharao."
- 1. "Ei bes Baffers, Auswuchs (?) ber Erbe, Same ber Achter, Groß im himmel, groß in ber Tiefe,
- Im Refte beffen, welcher in Testes weilt: 5. Ich bin mit bir aus bem Baffer hervorgetreten,

36 bin mit bir aus beinem Refte hervorgetreten.

3d bin Min von ber Stadt Roptos.

3d bin Din, ber Berr bes Landes von Roptos."

Man spreche dies Kapitel über ein Gi aus Lehm (?), das man in die Hand ber betreffenden Person am Vordertheile des Schiffstörpers lege. Alles, was aus dem Wasser heraustritt, wird auf dem Wasser gebannt sein.

#### 2. Anberes Rapitel.

1. "Ich bin der Auserwählte von Willionen, Der aus der Tiefe hervortritt. Unbekannt bleibe sein Name. Bird sein Name am User des Flusses ausgesprochen, 5. So erlischt er.

Wird sein Name auf der Erde ausgesprochen, So giebt er Licht.

"Ich bin Schu, das Ebenbild Ra's, Der in dem Auge seines Baters sist.

10. Wenn der, welcher sich auf dem Basser befindet, seinen Mund öffnet, Wenn er mit seinen Händen (etwas) zerstückelt, So lasse ich die Erde wie einen Basserkrug fallen, Daß der Guden zum Norden wird,

Daß der Suoen zum Norden Daß die Erde sich dreht."

Das ist viermal zu sprechen. Ein heiliges Auge und eine Abbildung bes Gottes Anhur werbe auf die hand der betreffenden Berson gemalt.

#### 3. Anderes Rapitel.

1. "Komm zu mir, tomme zu mir! Du Bilbner von Millionen von Millionen, Du Baumeister, du Einziger Sohn, Der, welcher empfangen ward gestern 5. Und heute geboren wird, Dessen Rame ich kenne, Der, an welchem 77 Augen Und 77 Ohren sipen.

"Romme zu mir! 10. Laß meine Stimme gehört werben Gleichwie die Stimme des großen Gaderers (S. 172) in der Nacht gehört wird. Ich bin die volle Fluth, Ich bin die volle Fluth." Biermal sei das gesprochen.

### 4. Anberes Rapitel.

1. "O Seele, o Seele! Ich bin Unubis, Sopt (S. 566), ber Sohn ber Rephthys."

#### 5. Anderes Rapitel.

1. "Rechts, rechts. Links, links. Ich bin Unubis-Sopt, ber Sohn bes Ra"

### 6. Anderes Rapitel.

1. "Es schlage Fis mit ihrem Flügel, Sie verschließe die Oberfläche des Wassers, Sie lasse den Fisch auf dem Strome ruhen, Daß keine Welle ihn beneße. Das Wasser sinkt Und das Wasser steigt, Wenn ihre Thräne in das Wasser fällt."

"Siehe! Horus, er wohnte seiner Mutter bei, Ihre Thräne siel in das Wasser. 10. Eine Fülle von Fischen ist im Munde des Hundstopsassen, Eine Fülle von neuem (?) Holze im Munde des Deb (?). Wenn es Isis fordert, So ist lein Krolodil sichtbar. Das Heil wird geschehen, 15. Das Geil wird kommen."

#### 7. Anberes Rapitel.

1. "Papa Luta, Bapa Rota, Bapa Luro, Chnum wird nicht versprechen, 5. Was Thakama nicht geforbert hat. Gieb, was wir auf bem Basser fordern! Ich bin Horus, welcher es fordert." Biermal sei das gesagt.

## 8. Anderes Rapitel.

- 1. "Stürze nieber, stürze nieber, Linke Seite bes himmels, Linke Seite ber Erbe! Amun ist als König erstanden,
- 5. Er hat die weiße Krone bes ganzen Landes in Besit genommen."

"Seid verwünscht! friechendes Gewürm, Deren Mund geschlossen sei, Und alle Schlangen, die dem Erdboden angehören, Aus Furcht vor deiner Kraft, Amun."

## 9. Unberes Rapitel.

1. "Heil bir! du Hundstopfaffe von 7 Ellen, Dessen Augen aus reinstem Golde, Dessen Lippen wie Feuer sind, Dessen Stimme voll Wärme ist. Wache Halt, der du untertauchst! — Unversehrt wirst du bleiben. —"

## 10. Anberes Rapitel.

5. "Du stehst nicht über mir. Ich bin Amun. Ich bin Anhur, ber gute Bachter, Ich bin ber Große, ber her bes Schlachtschwertes."

"Spring nicht auf! Ich bin Monthu."

10 "lleberhebe bich nicht! Ich bin Sutech."

> "Stred beine Hand nicht nach mir aus! Ich bin Sopt."

"Rahe dich nicht! 15. Ich bin der fordernde Gott." "Die, welche untertauchen, Sie werden nicht aufsteigen, Die welche aufsteigen, Sie werden nicht untertauchen, 20. Sondern auf der Fluth treiben Wie Leichen auf der Wassermenge. Ihr Mund wird geschlossen sein, Gleichwie die sieden großen Siegel geschlossen sind, Welche den Ewigen (Osiris) verschließen."

#### Baufe.

- 1. "D bu Zwerg bes himmels, bu Zwerg bes himmels, Mit breitem Angesicht, Mit hohem Ruden, Mit verkrüppelten Beinen,
- 5. Du große Säule, welche vom himmel bis zur Tiefe reicht, Du herr des Leichnams, welcher in Peliopolis ruht, Du großer herr des Lebens, welcher in Busirts ruht: lleber den und jenen.

Bache über ihn bei Tage,

10. Hüte ihn bei Nacht!

Beschirme ihn, wie du Osiris gegen den . . . beschirmtest An jenem Tage der Bestattung in Heliopolis "

"Ich bin der Löwe im Heiligthume des Phönix. Du hast die Gestalt einer Meerlatse, 15. Das Gesicht eines Greises. Wan bezeugte, daß du mir Botschaft sandtest, — Als man sich in Memphis niederließ, — Des Inhaltes: "Gemacht sei mir eine Kapelle von acht Ellen!"

"Da du ein Riese von sieben Ellen bist, 20. So sprach ich: "Unmöglich gehst du in eine Kapelle von acht Ellen-hinein. Beil du ein Riese von sieben Ellen bist".

"Du gingst hinein und du ruhtest in ihr."

"D du Kapelle, öffne dich, öffne dich! 25. Und du, ihr Insasse mit dem Meerkaten-Aussehen! Behe! Behe! Feuer! Feuer! Du Kind der Triphis, du Affe!

#### 11. Anderes Rapitel.

1. "O, ber du im nörblichen Tempel ber Nëith weilft (S. 353), In dem Saale des Gerichtes, Und ihr Herren des südlichen und nörblichen Tempels, Gebet Acht auf den, der sich im Wasser befindet!

5. Osiris ist es auf dem Wasser, mit dem Horusauge in seiner Hand."
"Man bezeugte, daß du mir Botschaft sandtest, — Als man sich in Memphis sest sehte, — Des Inhaltes: "Gemacht sei mir eine Kapelle von acht Ellen!" Ich sprach zu dir: du Mann von sieben Ellen,

10. Wie vermagst du in sie einzutreten?
Sie ward dir gemacht und du tratest in sie hinein.
Magai, der Sohn des Seth, das Doppelkrokobil, Er öffnete sie,
Damit er ihren Insassen schaute.

15. Er hatte das Aussehn einer Meertage Wit dem Haarschmud eines Hundelopfaffen. Wehe, Wehe! — Wehe, Wehe! Feuer, Feuer! — Feuer, Feuer!

"Ich bin es nicht, der es gesagt hat,

20. Ich bin es nicht, ber es wieberholt hat. Maga, ber Sohn bes Seth, hat es gesagt, Er ist es, ber es wieberholt hat."

Text (begleitet von dem Bilde von zwei, mit den Schwänzen verbundenen Krotodilen, innerhalb des Zeichens der Neith: Sarunter die Worte:)
"Südlicher und nördlicher Tempel. Du sollst sie ....... Raftbaum des Schiffes."

# VII Anberes Rapitel.

# "Bom Bann über ein Aderfelb:

- 1. "Du, den das Wort des hirten herbeiführt: Es schreit horus, es ruft das Feld, Als ob es die Stimme seiner weidenden Heerde wäre. Laß mich zur Jis schreien, 5 Weiner guten Mutter,
- 5 Meiner guten Mutter, Und zur Rephthys, meiner Schwester, Daß sie schützend den Bann wersen Rach Süd und Nord, Rach West und Ost.
- 10. Berichloffen fei ber Rachen des Löwen und ber hinne Und ber Ropf aller Thiere mit langem Schweise, Belche sich von Reisch nahren,

Und vom Blute trinken, Daß fie sich umwenben,

- 15. Daß ihr Gehör genommen werbe, Daß Finsterniß sie umgebe Und teine Helle für sie bestehe, Daß vor ihnen das Offene abgesperrt sei Und ihnen das Sehen sehle,
- 20. An jedem Orte während der Racht. "Stehe still! du schlimmer Wolf. Wohlan! Ich lasse dich die Zeit hindringen In Banden ohne Befreiung. Es ist Horus, der es dich thun läßt.
- 25. Der Himmel steht offen über dir, Gott Huluna vereitelt bein Dräuen. Dein Symbol wird für Harschaft abgetrennt Und für die Göttin Anutha in Stüde zerschnitten. Die eherne Lanze behauptet sich an deiner Stirn.
- 30. Horus faßte sie, Set schleuberte (sic) sie. Sie suhr nach Süb und Nord, Nach Ost und West. "Das ganze Feld sei dein,
- 35. Du set aus ihm nicht verwiesen. Birf beinen Blid nicht auf mich, Birf beinen Blid vielmehr auf das Gethier der Büste, Birf beinen Blid nicht auf meinen Weg, Birf beinen Blid vielmehr auf einen andern!
- 40. (Sonst) werbe ich dich zur Umtehr zwingen, und bein Gehör nehmen, Dich in Finsterniß sein lassen Ohne dir Helligkeit zu gönnen."
  "Du starter hirt Huluna,
- 45. Seil! fage Beil!"

## VIII. Anderes Rapitel.

"Bon ber Sperre der Umhegungen.

- 1. "Ich sperre die Umbegungen für meine Mutter ab. Die Göttin Ranut (die Ernte) ruht zu den Füßen. Gott Huluna, in meinem Dorse, ist der hirt Und ich lege das Joch auf,
- 5. In Gestalt dieser wirksamen Schrift, Die Ra in meine hand gegeben hat, Damit sie den Löwen gur Umkehr zwinge

10. Und den Menschen verscheuche, Den Rachen der Löwen und Hyänen sessele, Die Bölfe und den Kopf der langschwänzigen Thiere sessele Belche sich von Blute trinten,

15. Den Rachen ber Panther fessele Und den Rachen des Leoparden sessele, Die Ba-pu-ro-ma (Thierart) sessele, Die Dessung der Halbtlammer sessele, Die Dessung der Seherin (?) sessele,

20. Den Mund ber guten Sochit fessele, Den Mund der Ta-ura, der lebenden, sessele, Den Mund der Menschen sessele, — Aller, von bosem Blid, — Ilm ihre Gliedmaßen zu lähmen,

25. Daß sie weber Fleisch noch Knochen rühren können, Um sie verdorren zu lassen, Um ihnen Finsterniß zu geben Und kein Licht zu geben An allen Orten während ber Nacht.

30. "Schatabutha Taorthabuhai! Du bift ber ftarte hirt huluna. heil! fage heil!"

# IX. und lettes Glied der Enneas

pber



die Göttin Nebthat, Nebthit, griech. Nephthys, Nybbis.

271. Die wörtliche Uebersetzung ihres Namens würde nur "Herrin des Hauses" (von größerem Umfang) lauten können, wose bei "das Haus" dieselbe oder eine ähnliche Auffassung haben dürfte, welche es in dem gleichfalls damit zusammengesetzen Namen der Hathor d. i. "Haus des Horus" besitzt. Nach einer zutreffenden Bemerkung bei Plutarch (s. oben SS. 12, 313) bezog sich der Ausstruck auf das kosmische Haus, auf das Weltgebäude, wie wir zu sagen pflegen, in welchem Horus die in die Erscheinung trezenden Dinge der Natur symbolisch darstellt. Sine spätere, wenn gleich seltnere Schreibung 1286) des Nephthys-Namens Nebtchat oder Nebtchit würde dagegen den Sinn von "Herrin des Leibes" haben. Die Bedeutung derselben liegt in der Thatsache, daß bereits im Alten Reiche das Wort Paut für die Enneas der Götter gezlegentlich durch denselben Ausdruck Chat, Chit, "Leib", vertreten

erscheint. Ich hatte öfters darauf hingewiesen, wie die ägnptischen Inschriften die Gottheiten der Enncas in ihrer Gesammtheit als ben (kosmischen) Leib ober Körper Gottes betrachten. Die obeu S. 22 aufgeführte Stelle des Todtenbuches, welche auf die Frage: "Ich bin ber Gott, ber große, das Werden er selber (sein eigener Ursprung). Bas ift bas?" Die Antwort ertheilt: "Das ift ber Lichtgott Ra, welcher seinen Leib als herr von neun Göttern (der Enneas) gebildet hat," ist babei von entscheidender Wichtigkeit. Es gewinnt hiernach den Anschein, als habe man mit dem Namen der Böttin Nephthys die Begrenzung des göttlichen Leibes, gleichsam bie Ränder ober die Enden der geschaffenen Welt andeuten wollen. Dieje Vorstellung liegt, glaube ich, der Versicherung Plutarche (c. 38) ju Grunde, daß die Negppter den äußerften begrenzenden, das Meer berührenden Theil der Erde Rephthys nannten, daß die Göttin beghalb ben Beinamen "bie "Aeußerste" (Teleutaie) trug und daß Typhon (Seth in seiner Auffassung als unfruchtbares Meer) ihr beiwohnen sollte. Noch deutlicher spricht dies derselbe Schriftsteller an einer anderen Stelle (c. 59) aus, indem er bie äußersten Theile der Hyle oder des Urstoffes von den Aegyptern Rephthys und Teleute (bas Enbe) genannt sein läßt.

Texte wie der folgende <sup>1287</sup>), auf die (philensische) Nephthys bezügliche: "Tochter des Deb, Kind der Nut und Auge des Kā" stellen ihre Abstammung außer Zweisel. In anderen wie z. B. "Nephthys, die Schwester des Gottes und Herrin von Philä, welche den Sohn der Isis auf den Thron setzt <sup>1296</sup>) ist ihre verswandtschaftliche Beziehung als Schwester des Gottes d. h. Osiris klar angezeigt. Auch "Amme des Horus in dem Gemache der Niederkunst" wird sie ausdrücklich genannt. <sup>1289</sup>)

272. In ben bilblichen Darstellungen erscheint die Göttin in Hathorgestalt mit dem beiden hieroglyphischen Zeichen ihres Namens auf dem Kopse. Die ihr beigeschriebenen Titel (s. S. 715) untersscheiden sie wenig von ihren himmlischen Schwestern. Nur ihr Beis

Digitized by Google

name Monchit zeigt den Unterschied an. Die Behauptung Blutarche, fie sei Schwester und Gemahlin des Seth gewesen, wird durch die Denkmäler vollauf bestätigt (f. a. a. D.). Das lette Blied der Enneas bildend, feierte fie ihren Geburtstag am letten ober dem fünften Schalttage bes äg. Kalenderjahres. Als ihre Geburteftätte wird die Metropolis des 7. oberag. Nomos, Hatfochem, "bie Stadt bes Siftrums" (ober auch im Plural: ber Siftra), angegeben, worin fie neben bem Dfiriefohne, bem Boru &-Noferhotep, ale bie eigentliche Dertegöttin erscheint. "Deph= thus ift als eine Sathor in Satsochem", bemerkt ber große Nomentert von Chfu über sie. In der That lautete der volle Name ber Stadt "Stadt ber Hathor (also eine der Aphroditopolis ge= nannten Städte), der Herrin von Satsochem 1290). Es wird baburch die Ueberlieferung Plutarche beftätigt, daß Rephthye auch Aphrodite geheißen habe. Eine andere, volksthümlichere Bezeichnung bes Ortes: Ha, Hat b. h. "bas Haus ober bie Stadt, hat fich in ber toptisch-arabischen Benennung Bo, Sou bis auf ben beutigen Tag erhalten. Das zur Stadt gehörige Serapeum hieß Sat-Benu "Phönig Horus" (Tabenne?) 1291). Ofiris wurde darin als ber wiedergeborene Phonix verehrt, wobei Nephthys und Ifis als hülfreiche Göttinnen bei der Verwandlung bes Dfiris zu einem verjüngten Horus erscheinen. In Gbfu wird er beshalb mit ben Worten angerufen: "bu verjüngft dich von Neuem als heiliger "Bhonix, welcher den himmel durch fein linkes Auge (der guneh-"mende Mond) erleuchtet," und ebenso Sorus von Satsochem angeredet: "Du bift der Phönix, deffen Auge in der Nacht leuchtet" In der That wird der locale Ofiris daselbst unter seinem gewöhn= lichen Namen Un d. h. in seiner Eigenschaft als Mondgott (zunehmender Mond) aufgeführt 1292). Bemerkenswerthe Nebenbenennungen ber Göttin find: Cherfegit und Benra-merit ("füßliebe" Die lettere in Bezug auf ihre Geftalt als Rate) Die Ronigin Der Bötter, welche ben Phonig in bem Phonighause beschütt

(hun)" 1293). Einzelne Texte stellen ihre Beziehungen zum Iunaren Thot\*) durch ihre Gleichstellungen 1294) mit der Göttin Safchitābu (f. 473 fl.) und der Mat (S. 500) deutlich heraus.

Sinen ganz bestimmten Hinweis auf die Verbindung der Nephsthys mit dem Monde findet der Leser in einer nach dieser Richtung hin wichtigen Stelle, welche ich S. 457 gegen Ende angeführt hatte.

Die Rate "Suglieb" und die Bezeichnung ber Siftrumstadt, welche mit ber lunaren Göttin Rephthys in Berbindung gefett werden, finden einen äußerst zutreffenden Commentar in einer auf das Sistrum bezüglichen Stelle bei Plutarch (c. 63). Ich drucke fie in ihrer ganzen Ausführlichkeit ab, indem ich gleichzeitig in Edflammern die mythologischen Namen der Inschriften zu den Erklärungen bes Griechen hinzufüge. "Es zeigt auch bas Klapperblech [Sochem], daß das Seiende [Sorus | fich umschwingen und nie in der Bewegung nachlassen, sondern als ein schlummerndes und träges gleichsam geweckt und umgeschwungen werben soll. [Seth] nämlich, fagen fie, wird durch die Rlapperbleche verscheucht und vertrieben ["Ich halte fern die typhonischen Störungen durch bas Sistrum in meiner Hand", 1295)] b. h. wenn die Vergänglichkeit [Seth] die Natur feffelt und hemmt, so wird fie wiederum von ber schaffenden Kraft [Harschaf s. S. 191] vermittelft ber Bewegung [Sfis und Nephthys] gelöft und aufgerichtet [Min f. S. 675]. Das Klapperblech ist oben freisförmig gebogen und biese Rundung umfaßt die vier geschüttelten Stäbchen. entstehende und vergehende Theil der Welt wird durch die vier Elemente Reuer [Ra], Erde [Deb], Wasser [Dfiris] und Luft [Sou] bewegt und verändert. Dben auf der Rundung befestigen fie bas Schutbild einer Rate ["Süglieb"] mit einem Denschengeficht, unter bie vier geschüttelten Stabe tommt auf einer Seite bas Geficht ber Isis, auf ber anbern bas ber Nephthys. Durch

<sup>\*)</sup> Ueber die Beziehungen beffelben gum Geth vergl. oben G. 713.

biefe Gesichter bezeichnen sie Geburt und Tob (benn dies sind die Umwandlungen und Bewegungen der Elemente), durch die Katze den Mond [Rephthys], wegen der Veränderlichkeit und Fruchts barkeit des Thieres: denn es soll zuerst ein Junges werfen, dann zwei, dann drei und vier und fünf; und so immer eins mehr dis zu sieben sertes Mondviertel], so daß es im ganzen 28 wirft, so viel der Monat Tage hat. Dies nun ist vielleicht uur eine Sage, aber die Augensterne der Katze scheinen beim Vollmonde [Osiris] sich zu süllen und auszubreiten, bei abnehmendem Lichte [Seth] sich zu verkleinern und zu verdunkeln [schwarzes Schwein]. Durch das Menschengesicht der Katze [Rephthys] wird das geregelte und ordnungsmäßige des Mondwechsels angezeigt."

Wie auf dem beschriebenen Sistrum, so erscheint auch allenthalben auf bilblichen Darftellungen bas Schwesterpaar ber meift geflügelten Schutgöttinnen (f. S. 651) Ifis und Rephthys in einer sich gegenseitig erganzenden Auffassung, welche durch die Stellung: Ifis auf ber westlichen Seite, Nephthys auf ber oft= lichen (f. S. 216) auch äußerlich angedeutet wird. In biefer Beziehung verhalten sie sich wie das westliche Auge zum östlichen (f. S. 252), wie die Settet=Barte am himmel zur Abet-Barte,\*) wie der Herbst, in welchen das Hauptfest der Isis fiel, zum Frühling, ber ausbrücklich mit ber Rephthys unter ihrem feltenen Namen Cfenephys in einem griechischen Bapprus verbunden wird (f. S. 253). Die Wiederkehr beffelben Ramens in der Gestalt Senephthy beim Epiphanius 1296) scheint einen Irrthum in ber Schreibung beffelben auszuschließen, wenn man nicht annehmen wollte, daß er aus dem äg. Doppelnamen Ife-Rebthi, Ifis-Nephthys, entstanden sei. In ihrer unzertrennlichen Berbindung entsprechen fie fich ferner wie Ofiris als verjüngter Sorus bem

<sup>\*)</sup> Bergl. "Seil dir, herr ber Augen! bein westliches (rechtes) Auge ift in ber Settet=Barte, bein öftliches (linkes) in ber Abet=Barte", im Pap. Burton zu London.

älteren Horus (Aroëris) — Seth, und wie die obere Himmelssphäre der unteren, oder Amenti, als deren "Herrin" Nephthys,
ohne jedes Mißverständniß, genannt wird 1297). Eine merkwürdige Bestätigung dafür liesert Plutarch (c. 44) in der Behauptung, daß Nephhthys das Unterirdische, Unsichtbare sei, Isis das Oberirdische, Sichtbare. Der Zusat, daß der beide berührende Kreis des Horizontes Anubis heiße, sindet in den äg. Inschriften gleichsalls seinen Beweis (s. S. 671).

274. Wir sind jetzt vollständig in den Stand gesetzt, jene merkwürdige Stelle im Todtenbuche zu verstehen, welche sich in dem S. 24 aufgeführten Texte befindet und die Gestalt des Gottes Min (so anstatt Chim zu lesen) ins Auge faßt. Dem Todten werden darin die inhaltschweren Worte in den Mund gelegt: Ich bin Gott Min in seiner Offenbarung [d. h. die Erlösung der gesesssellten und gehemmten Natur].

"Horus [bie zum neuen Leben erwedte Natur, ber entstehende Theil ber Welt] nämlich ist das, ber Rächer seines Baters" [bes vergehenden Theiles der Welt]. —

"Seine Offenbarungen, das find feine Geburten" [bie entstehende Natur].

"Ich habe zwei Federn auf meinen Kopf gesett. — Was bedeuten seine zwei Federn?" —

"Seine beiden Federn an seinem Kopfe bedeuten die Bewegung [Befreiung der gebundenen Natur zwischen den beiden äußersten Punkten der Entstehung und des Vergehens] der Götstinnen Isis [Geburt — Leben] und Nephthys [Sterben — Tod]. Sie hatten sich auf sein Haupt begeben, indem sie sich als ein Vogelpaar [deren Federn die Bewegung symbolissirten] zeigten."

"Andere Lesart: "Das find die großen hehren Uraus = Rronen [bie bes Subens, Sonnenlauf in ber unteren Hemisphäre,

die des Nordens, in der oberen, an der Stirn seines Baters Atumu" [ber Sonne].

"Anderc Lesart: Seine beiden Augen [das weftliche und bas östliche, vergl. oben] sind seine beiden Federn [Iss und Nephthys] an seinem Kopfe."

Man müßte blind sein wollen, um die so deutlichen Anspielungen zu übersehen, vor allem aber um den hohen Werth der Plutarchischen Ueberlieferungen zu unterschätzen, denn jeder Sat in der angezogenen Stelle dieses Schriftstellers ist bedeutungsvoll und ein neuer kostbarer Beweis für den ächten Ursprung seiner ägyptischen Quellen.

275. Man wird ferner ihrem wahren Sinne nach, auf Grund ber angeführten Bemerkungen, alle jenen zahlreichen Darftellungen verstehen und taum migbeuten können, in welchen Isis und Rephthys, - ber Anfang und bas Ende, bie Geburt und bas Sterben, bas Leben [anch, anchet f. S. 43] und ber Tod, das Obere und das Untere, das Sichtbare und das Unsichtbare, vereint auf ihren Sänden die emporsteigende Sonnenscheibe (Morgensonne, Frühlingssonne) tragen, ben gestorbenen Gott (Ofiris) zum neuen Leben erwecken und seinem verjüngten Ebenbilde (Horus) die ihm nothwendige Sorge und Pflege angedeihen laffen. der Feier des Sokar-Festes, am 26. Choiak, an welchem die "fleine Sonne" ihre Wiedergeburt fcierte, spielte Nephthys für sich allein eine hervorragende Rolle. Eine Darstellung aus Edfu zeigt sie hinter dem memphitischen Sotar figend, welchem der König das oben erwähnte Fest feierte 1298). Während die beigefügten Inschriften den Gott Sokar als Ofiris bezeichnen, für welchen der "Mil schwillt und, wenn ber Zeitpunkt ber Jahreszeit ba ift, ber "Nordwind hervorbricht, um in seine Mustern einzuziehen," beißt es in Bezug auf die Göttin: "Nephthys, die Schwester bes Gottes, "die Gutthätige in Groß = Apollinopolis, die zur Enneas gehört, "welche ihren Bruder vor dem Bedränger (Typhon) beschützt und "Feuer auf seine Feinde ausspeit."

Der bei weitem häufigste Beiname Monchit, Monche, welchen die Göttin führt, bezieht sich auf ihre besondere Rolle als lettes Mitglied der vier "Wiegenfrauen" Tafnut, Nut, Isis und Nephethys, von denen ich S. 371 ausführlicher gesprochen habe und deren allen vier gemeinschaftliche Gestalt ich in der beistehenden Absbildung hier nachträglich beifüge. Die Bedeutung ihres Nebens



namens Monchit "die Gutthätige, Gutes schaffende, die Wohlsthäterin", so viel als das griech. Euergetis, ist zu allgemein, um eine bestimmtere Vorstellung über den Ursprung derselben zu gesstatten. Zweisellos ist dagegen ihre dem jungen Horus (auch als neu erstandener König Aegyptens gedacht) erwiesene Pflege und Dienstbarkeit als Amme und Wärterin.

Gemeinsam mit Isis (f. S. 341) tritt sie als Spinnerin, Weberin und Walkerin auf, welche die heiligen für die Götter und für die verstorbenen Menschen angesertigten Gewänder aus ihrer Hand hervorgehen läßt und ihnen jene geheimnisvolle Krast verleiht, welche das Vergehende zu einem neu Entstehenden umwandelt und gegen alles Unheil schütt. Die Werke der "beiden Weberinnen" bilden ein vielbeliebtes Thema der Inschriften und sie erinnern unwillskürlich an die Beschäftigungen der (geslügelten) Mören und Parzen bei Griechen und Kömern. "Isis hat dein Festkleid gewoben "und Nephthys deine Leinen gesponnen", — "ein Talisman ist "das Gewebe der Isis und das Gespinst der Nephthys gegen "das Gift", — Isis hat das Zeug gewebt und Nephthys es "gesponnen", so und ähnlich lauten die an einen Todten gerichsteten Worte <sup>1299</sup>).

276. Außer ber oben angeführten Rultusstätte ber Rephthys, in Aphrobitopolis gang in der Rähe von Tentyra, erscheint eine Rephthys von Bimor (bas heutige Rum el Merch zwischen Elfab und Eone gelegen), die mit ber "Anuqit in Bimor" ibentisch zu sein scheint 1300). Denn Anugit (S. 302) führt wie Nephthus ben Beinamen Monchit, wie 3. B. in einer Inschrift neben ihrem Bilde: "Anugit, die Herrin des ersten oberag. Nomos (mit ber Sauptstadt Elephantine) die Schwester Wohlthäterin des Ofiris" 1301). Auch in der auf demfelben Gebicte befindlichen Stadt Spene gab ce eine "Rephthys in Spene" 1302). In bem Rataraftenlande entsprechen fich Satit und Anugit wie Isis (-Sothis) und Nephthys, wie Doppelformen einer einzigen Göttin, die mit der Nilschwelle, von ihrem Unfang an bis zu ihrem Ende hin, in Berbindung stand. Auch sonst fehlt es nicht an Beispielen, welche bie Rephthys auf bas erwähnte Gebiet verseten.

In einer Philenser Darstellung <sup>1303</sup>) erscheint sie unter der Bezeichnung "Nephthys, die Königin der Götter, die Herrin von "Sonmut (Insel Bigeh), das Auge des Rā, die Herrin von "Philä, die Amme ihres (sic) Sohnes Horus in der Wiegenstätte" als Begleiterin eines Nubischen Kriegsgottes, welcher als "König von Bohon" (Name einer Landschaft und Stadt, Boon bei Ptoelemäus) ausgeführt wird.

In Theben und zwar auf dem geheimnisvollen Gediete von Passemis (s. S. 112) übernimmt Nephthys die Rolle der hermopolitischen Göttin Seschit-Abui, der Gemahlin des Thot (vgl. S. 473). Als solche wird sie: "Nephthys, die Schwester des "Gottes, die Wohlthäterin, Seschit-Abui, die Große, die Herrin "der Schrift in Passemis" ausdrücklich genannt <sup>1304</sup>). Ueber ihren Zusammenhang mit Thot (als Seth) habe ich oben bereits meine Ansicht geäußert.

# Shluß.

277. So unerschöpflich reich an Namen und Gestalten die Gottheiten des ägyptischen Pantheon und erscheinen mögen, so häufig örtliche und zeitliche Einflüsse auf die äußere Form derselben in Wort und Bild im Lause von beinahe fünf Jahrtausenden versändernd oder hinzusügend eingewirft und priesterliche Legenden ursalte Vorstellungen in scheindar geschichtliche Thatsachen verwandelt haben mögen: die Grundanschauungen, auf welchen sich die gesammte Götterlehre bei den Neghptern aufbaute, blieben von den ältesten, historisch beglaubigten Zeiten ihres Bestehens an dis zu den jüngsten hin, in den ersten Jahrhunderten des Christenthums, von jeder Umswälzung unberührt.

Die Urvorstellungen, welche in der ägyptischen Lehre von der Entstehung der Welt und ihren ersten Anfängen enthalten sind (s. S. 101 fl.), das an allen Orten und zu allen Zeiten wiederstehrende und wiederholte Glaubensbekenntniß, daß die Welt der Leib Gottes sei, welchen er durch seinen Willen und durch das Wort aus dem Chaos in neunfacher Gliederung geschaffen habe, um seiner Seele als Wohnung zu dienen, daß alle Glieder der Neunheit von seiner bewegenden schöpferischen Kraft durchsbrungen seien, um in ihrem Zusammenhang die harmonische Ordnung

bes Kosmos in dem periodischen Wechsel des Entstehenden und Bergehenden in Swigkeit hin zu erhalten: das sind die Grundpfeiler, welche dem gewaltigen Gebäude der ägyptischen Religion und Mysthologie als Stütze dienen.

Ein in möglichst wortgetreuer Uebersetzung vorglegter Papyrustext soll den Schlußstein meines Werkes bilden. Er wird den Beweis für die Richtigkeit meiner eigenen Untersuchungen vollenden, indem er das wichtigste Zeugniß altägyptischen Ursprungs den zahlreichen, von mir angezogenen Stellen aus den Inschriften hinzusügt. Trot mancher Schwierigkeit im Einzelnen ist der Gesammtinhalt des Textes, den zuerst ein englischer Gelehrter 1305) der Wissenschaft zugänglich gemacht hat, auch nicht im geringsten mißzwerstehen.

- 1. Ich bin es, ber ich ward als ein gewordener (Gott Chepra). Indem ich ward, wurde das, was geworden ist. Es ward Alles, was geworden ist, nach meinem Gewordensein. Biel war des Gewordenen durch den Ausspruch aus meinem Munde.
- 5. Nicht war ber Himmel geworben, Richt war bie Erbe geworben, Richt war erschaffen der Boden des Gewürms. Bevor ich sie aus dem Urgewässer in Ruhe erhob, Fand ich keine Stelle, wo ich hätte stehen können.
- 10. Herrliches war mir in meinem herzen: Dir einen Grund zu legen in der Gestalt des Gottes Schu, Wir alle Gebilbe zu bilben.

Einsam wäre ich gewesen, Wäre nicht der Auswurf (1888) mir zum Gotte Schu, 15. Und der Erguß (tak) mir zur Göttin Tafnut geworden. Kein andrer war geworden, Der mit mir geweilt hätte.

Indem ich Gründer ward nach meinem Herzen, Ich selbst, Ward viel des Gewordenen von Gewordenen 20. Als Urheber von Kindern,

Als Urheber von deren Kindern.

"Ich bin es, der ich mein Gatte sei mit meiner Faust, Indem ich mich an meinem Schemen bestecke!" So sprach ich mit meinem Wunde, Ich selbst. 25. Der Auswurf ward mir zum Gotte. Schu Und ber Erguß mir zur Göttin Tafnut.

Begen (?) meines Baters Nu (Chaos) zitterten sie. Wein Auge war bei ihnen seit Jahrhunderten. Sie trennten sich von mir

30. Nachbem ich zu ein em Gotte geworben war, Baren es brei Gottheiten mit Bezug auf mich.

Indem ich als diese Erde geworden war, Burde zur Stüte (?) für sie der Gott Schu Und die Göttin Tafnut zum ruhenden Gewässer.

35. Sie zeigten (?) bas, was in ihr war. Indem sie mein Auge bei ihnen mir zurückbrachten. Nachbem ich es mit meinem Leibe vereinigt hatte, Weinte (rim) ich über sie.

Das war der Ursprung der Menscheit (rome) wegen der Thränen (rimu), 40. Die aus meinem Auge hervorbrachen.

Es zeugten Schu und Tafnut die Gottheiten [Deb und] Rut, Es zeugten Deb und Rut die Gottheiten Osiris, Horus, Set, Issund Rephthys, aus dem Leibe, Einen nach dem andern von ihnen.

45. Ihre Rinder, fie find gablreich auf biefer Erbe.

Bemerkenswerth hierin und ganz der altägyptischen Neigung zum Stymologistren entsprechend (s. S. 35 fl.), ist der Hinweiß auf die Entstehung der Menschen (rome) auß den Thränen (rimu) des göttlichen Auges. Auch in sonstigen Texten sehlt es nicht an Beispielen, welche das Wenschengeschlecht, vielleicht genauer (zunächst) die Negypter, auß dem Auge Gottes, ähnlich wie die Götter auß seinem Munde (durch das gesprochene Wort), hervortreten lassen. Im llebrigen bestätigt der Inhalt des angesührten werthvollen Textes aber auch alles, was wie ein rother Faden die mythologischen Formeln und Fadeln der Negypter durchzieht: die Lehre von der Entstehung der Welt und ihrer Glieder auß einem seuchten, in tieser Dunkelheit ruhenden Urstoff (Chaos) durch den göttlichen Willen schofferische Kraft, auß sich selbst heraus (vergl. S. 423),

zunächst dem männlichen und weiblichen Prinzipe den Ursprung verleiht und durch dieselben auf dem Wege der natürlichen Zeugung die sieben großen Gottheiten des Kosmos entstehen läßt. Bereint mit dem Mann = Gott Schu und dem Weibe Göttin Tafnut bilden sie die große Neun, die Enneas, oder die Glieder des göttlichen Leibes, des Kosmos. Bon dem Geiste des Einen Gottes beseelt wiederholen sie im engsten Zusammenhange mitseinander und keine denkbar ohne die andere, den kosmogonischen Alt der Weltschöpfung innerhalb der kosmischen Welt der Erscheisnungen.

Es hieße den ganzen Inhalt der altägyptischen Wythologie verkennen und seine festen Grundlagen umftogen, wollte man ber Neunheit diese Bedeutung absprechen. So viel auch Lokalkulte und zeitliche Verhältnisse mahrend eines viertausendjährigen Bestehens ber altägyptischen Götterlehre in Ramen, Geftaltungen und Auffassungen im Ginzelnen den mythologischen Gebilden eine nur scheinbar veränderte Form geliehen haben mögen, die Urvorstellungen über ihr Wesen und ihren Zusammenhang blieben unerschüttert biefelben und bildeten gleichsam ben hintergrund ber felbst von ben Griechen gerühmten und anerkannten altägyptischen Beisheit. Darum scheint es mir ein schwerer Irrthum zu fein, vorhandene Sagen, wie sie sich in den Inschriften und in griechischen Ueberlieferungen über ägpptische Gegenstände mythologischen Inhaltes vorfinden, auf die Kindheit des ägyptischen Volksgeistes im Phahlbauerthum zu beziehen und in den naiven Göttergeschichten die mahren Quellen für die erufte Forschung auf diesem Gebiete zu erkennen. Schon in den Beiten, in welchen die Byramiden-Inschriften entstanden waren, blühte die Legende, aber fie stellte doch nur die bunte außere Sülle dar, welche den schmucklosen Kern der mythologischen Grund= lehre in sich barg. An den verschiedenen Kultusstätten bes Landes je nach besonderen Anschauungen und Eigenschaften des Localgottesgemodelt und zugeschnitten (ich erinnere an die verschiedenen Bearbeitungen bes Osiris-Sagenkreises), erfüllte sie lediglich den Zweck, durch das Gleichniß in Wort (als Sage), Bild (äußere Gestalt der Gottheit) und Handlung (Opservorschriften, Ceremonien) das dem einsachen Verstande Unbegreisliche anschaulich zu machen, ohne Rückssicht auf die versteckte Gesahr, daß man in dem Symbol das Wesen, in der Statue den Gott selber erkennen zu müssen glaubte. Für die ägyptischen Priester selber war jede Tempelwand mit ihren zahlsreichen Göttergestalten, Symbolen und den kurzen Inschriften das neben ein wohlverstandenes Buch, das mehr oder weniger umschreisbend und ausführend einen deutlichen Auszug jener Grundlehren in sich schloß.

Das ist der Eindruck, den ich unbewußt durch ein vierzigiähriges Studium ber mythologischen Denkmäler von ber Religion und der Mythologie der alten Aegypter empfangen habe und den feine porschnell abweisende Kritit in mir abzuschwächen im Stande sein wird. Wenn auf irgend einem Gebiete der altägpptischen Alterthumskunde, so ist es gerade auf diesem, nur von wenigen bebauten Felde nothwendig, die vorgeschlagene Lösung ber bunkelften und schwierigsten Fragen, welche längst vergangene Tempelweisheit in Bezug auf das Göttliche vor Jahrtausenden beantwortet zu haben glaubte, mit ruhigem und unpartheilschem Blicke zu prüfen. bem unerschöpflichen Reichthume ber Inschriften und Denkmäler, Die eine menschliche Rraft zu beherrschen nicht mehr im Stande sein bürfte, und gegenüber ben Fortschritten in der philologischen Erfenntniß ber altägyptischen Schriftsprache, wird es leicht sein, mich einzelner Irrthumer zu zeihen. Die Wiffenschaft wird badurch nur gewinnen. Aber schwer dürfte es jedem Kritifer werben, die festen Grundlagen zu zerftören, auf welchen ich bas Gebäude ber alt= ägpptischen Mythologic aus den altägyptischen Steinen aufgeführt habe.

Ende.

## Nachweis der Quellen.

Verseichniss der Abkürzungen. ÄZ ägyptische Zeitschrift -BF Brugsch, 3 Festkalender - BGA -, ag. Geschichte - BGI -, geogr. Inschriften — BHG —, Hieroglyphische Grammatik — BM —, Matériaux — BNR —, Nouvelles recherches — BO —, Reise nach der grossen Oase El-Khargeh - BS -, Sage von der gefl. Sonnenscheibe - BVM -, Die neue Weltordnung nach Vernichtung des sündigen Menschengeschlechtes - BW -, Wörterbuch, Bd. I-IV - BWS -, dasselbe, Bd. V-VII - vBP v. Bergmann, Sarkophag des Panohemisis - vBHI -, Hierogl. Inschriften — CC Chabas, le calendrier des jours fastes et néfastes — CE —, l'Égyptologie — CM —, Mélanges égypt. — ChM Champollion, Monuments — CND —, Notice descriptive des Monuments — DB Dümichen, Baugeschichte des Denderatempels - DBD -, Bauurkunde der Tempelanlagen von Dendera — DD Insch. v. Dendera — DG Dictionnaire géographique von Brugsch — DGA Dümichen, Geschichte Aegyptens - DHI -, Historische Inschriften - DR -, Resultate - DTI -, Tempel-Inschriften - HH Horapollon, Hieroglyphica ed. Leemans - JP Jablonsky, Pantheon aeg. - JPp -, Prolegg. -LD Lepsius, Denkmäler - L4E -, Ueber die Götter der 4 Elemente - LG Ueber den ersten ägypt. Götterkreis - LMt -, Die Metalle in den ägypt. Inschrift. — LM Lanzone, mythol. Lexikon — MA Mariette, Abydos — MCA —, Catalogue des monum. d'Abydos — MD —, Denderah — MK —, Karnak — MMD —, Monuments divers ← MPB —, Papyrus ég. de Boulag - NMH Naville, Mythes d'Horus - NP -, Pithom - NT -, Theb. Texte des Todtenbuches - PH Papyrus Harris Nr. I des British-Museum — PIH Piehl, Inscript. hiéroglyph. — PIL Pierret, Insc. du Louvre - Pl Plutarch, Ueber Isis u. Osiris ed. Parthey - Pr Proceedings of the Society of Bibl. Arch. (London) - Rec Recueil de mon. ég. ed. Brugsch (I-II) et Dümichen (III-VI) - RIH J. de Rougé, Insc. hiéroglyph. — RP das Pariser Recueil — R6pd E. de Rougé, Rech. s. l. 6 prem. dyn. — T Todtenbuch der alten Aegypter ed. Lepsius — Th Brugsch, Thesaurus.

# Erster Theil (S. 1 bis S. 99).

1 Pl. cc. 1. 2. 3. 8. 11. 20. 23. 45. 65. 67. 71. 77. 2 S. Plutarch Ueber Isis und Osiris, ed. Parthey, 1850, nach dessen Uebertragung die a. d. St. und später angeführt worden sind. 8 Id. c. 8 S. 11 4 Unter

allen, welche in früheren Zeiten, lange vor der Entzifferung der Hieroglyphen, der äg. Mythologie auf Grund der klassischen Ueberlieferungen ihre Aufmerksamkeit zugewandt haben, verdient der englische Arzt Dr. J. C. Prichard einen Ehrenplatz. Ich habe häufig Gelegenheit gehabt, seine Anschauungen bestätigen zu können insoweit sie die letzten Gründe zu den mythologischen Gebilden der alten Aegypter berühren, da sie im Princip fast stets zutreffend sind. Trotz der bezweifelten Lauterkeit der äg. Quellen Plutarchs, um auch diesen Punkt zu berühren, welche von einer gewissen Seite her mit allgemeinen Ausdrücken geringschätzig beurtheilt worden sind, kann ich auf Grund langjähriger Denkmälerstudien versichern, dass unter sämmtlichen Schriftstellern des Alterthumes kein einziger eine so gründliche Kenntniss derselben besass als gerade Plutarch. 5 Id. c. 69 S. 121 6 ld. c. 23 S. 39 7 Id. c. 23 S. 38 8 Die in den griech. Zeiten beliebte Methode, ältere äg. Namen bis zu den Königsnamen hin mit Hülfe der jüngeren im Volksmunde lebenden Sprache erklären zu wollen, findet in vielen Beispielen ihre Bestätigung. Ich erinnere nur an die überlieferten Königsnamen in der Liste des Eratosthenes mit ihren hinzugefügten Erklärungen, denen Bunsen zu seinem eigenen Schaden eine Bedeutung zuschrieb, die sie durchaus nicht verdienen. Der zweite König z. B. Athotes, wird als Hermogenes gedeutet, das wäre äg. Sohn des Thot', während die eigentliche Schreibweise des Namens Teta oder Tota mit dem Namen des äg. Hermes (Thuti) auch nicht das Geringste zu thun hat. Auch die Erklärung des bekannten Hyksos-Namens durch ein Wort der älteren Sprache und durch ein anderes, der jüngeren angehörige läuft auf dieselbe unkritische Methode hinaus. 9 PL c. 9 S. 14 10 Id. 11 Id. c. 56 S. 101 12 Id. c. 41 S. 72 c. 49 S. 88 - c. 62 S. 110 18 In den Pr. 1886 S. 114 fll. hat Le Page Renouf mit philosophischer Schärfe die ursprüngliche Bedeutung des äg. Unnofri in anderer Weise festzustellen sich bemüht. 14 Pl. c. 29 S. 50 15 ld. c. 37 S. 65 16 ld. c. 17 S. 28 17 Herod. II, 50 18 Pl. c. 66 S. 115 19 Id. c. 60 S. 107 20 Id. c. 2 S. 3. c. 34 S. 59 21 Nach der Ausgabe des Turiner Exemplars durch Lepsius, welcher auch in Bezug auf die Reihenfolge der einzelnen Kapitel Naville in seiner Ausgabe der thebanischen Texte (1886) gefolgt ist. Die in der letzteren enthaltenen Varianten zeigen gegen den Schluss hin bedeutende Abweichungen und eine bei weitem kürzere Redaction. In Ca lautet sie (vgl. in Lin. 4 meiner Uebertragung): "Gefunden ward dieses Kapitel in dem Fundamente des Ami-Hunu (Name eines Bauwerkes in Hermopolis?) durch einen Mauermeister [in] der Zeit des verstorbenen Königs Usaphaïdes (aus der ersten Dynastie). Nach Art und Weise eines Geheimnisses war es unsichtbar und unerkannt geblieben. Wer dieses Kapitel hersagt, wasche und reinige sich, nahe keinem Weibe und esse weder von den Thieren der Heerde noch von Fischen." Meine von Lin. 4 (unten) an vorgeschlagene Uebertragung bedarf nach Le Page Renouf's neu-Brugsch, Mythologie.

sten Untersuchungen darüber einer nothwendigen Berichtigung, welche in der dafür eingesetzten Uebertragung enthalten ist: "Du mein Herz von meiner Mutter, du meine Brust an meiner Gestalt, nicht erstehe ein Zeugniss gegen euch, nicht finde meine Abweisung vor den Todtenrichtern statt, nicht sinke meine Schaale vor dem, welcher sich 22 ÄZ 1866 S. 89 28 Vergl. Pl. an bei der Waage befindet u. s. w. vielen Stellen. 24 S. BGA S. 479 fl. 25 BVM 39 26 Vergl. PP SS. 14. 47. 89. 110. 129 27 Vgl. BTh. 118 28 Vergl. unten S 417 29 s. unten a. a. O. 30 s. unten S. 608 31 s. S. 538 32 BW s. v. ap richtiger wohl up zu lesen. 33 Id. s. v. phuti 34 s. unten S. 427 35 ÄZ 1870, Edfu 86 ÄZ a. a. O. 87 Idem 1875 88 Id. S. 10 89 Id. S. 13 40 Id. S. 13 42 Id. BVM S. 50 48 Id. S. 20 44 Id. S. 20 41 DG 1006 BVM 46 Id. 47 ÄZ 1881 S. 50 48 MA I, 37, p. 49 MA, I, 36, a 50 BVM S. 28 51 Id. 52 vBHJ, 28, 5 58 BSS S. 61 54 BGA S. 82 vergl. BWS 1409 55 cf. BTh S. 14 56 PP c. 56 S. 101 57 Vergl. Stern, kopt. Gr. Einl. 58 Die Einführung derselben lässt sich von den Zeiten des neuen Reiches an nachweisen. 59 auch von E. de Rougé, Chabas, Pierret in Frankreich, Birch und Le Page Renouf in England, Dümichen und Br. in Deutschland sind die nothwendigen Materialien geliefert worden. 60 besonders durch Ermann gefördert, vergl. dessen Neuägyptische Grammatik, Leipz. 1880. 61 Th 760 62 s. unten S. 441 68 s. unten S. 445 64 s. unten S. 445 65 s. unten S. 16 66 s. unten S. 448 67 s. BW und BWS 68 s. unten S. 44 69 Wie nachgewiesen worden ist, hat sich das ältere sχopr, sχope im koptischen Verb αφο: απο gignere, generare, auch acquirere, possidere, habere, erhalten. 70 Inschrift aus Dendera 71 desgl. 72 Th S. 637 78 BGA S. 533 74 Th S. 535 (ist ausgefallen) 76 s. BHG Anhang 77 Veröffentl. in CND II. 78 BGI I Taf. — 79 S. 764 80 Die demotische Uebersetzung in meiner Samml. den. Urkunden. Varianten in NT. II, SS. 326, 29 fll. 81 Pl. cap. 62 -82 Vergl. T. c. 17 88 Ich beziehe mich auf Dr. Max Müller in seinem berühmten Werke: Die Wissenschaft der Sprache.

# Zweiter Theil (S. 100 bis zum Schluss).

1 Die in mehreren Pyramiden jüngst aufgefundenen mythologischen Inschriften dürfen trotz ihres schweren Verständnisses mit Recht als die ältesten Zeugnisse des menschlichen Denkens über das Leben nach dem Tode im Zusammenhange mit den Vorstellungen über die göttlichen Dinge angesehen werden. Die altäg. Kosmogonie geht dabei nicht leer aus und vor allem ist es die Enneas, welcher mit aller Deutlichkeit ihre betreffende Rolle angewiesen ist. Ich bemerke mit Vergnügen, dass die jüngere Schule den alten, von mir zuerst und bereits vor 30

Jahren bekämpften Irrthum endlich aufgegeben die Gruppe für das Wort Paut als einen Plural des Plurals aufzufassen, und sich genöthigt gesehen hat, auf Grund der Pyramideninschriften, die allein zulässige Uebertragung Enneas einzusetzen. 2 Th. 764 Nr. 55 8 L4E Taf. I, 1 4 u. 5 nach eigener Kopie 6 CND I, 859 7 Id. I, 232. 328 8 L4E 205 9 Id. 204 10 lb. 203 11 HH I, 21 12 BW 775 18 lb. 774 14 MA I, 37 cf. DD 39 15 I, 10 16 DG 989 17 RIH 152 AZ 148 fl. 18 CND I, 649 19 Ib. II, 255 20 eig. Kopie 21 CND I, 663. 643 22 Id. I, 665 28 Id. I, 664 24 eig. Kopie 25 desgl. 26 desgl. 27 CND I, 665 28 CND I, 750. II, 278 29 Text aus Der-el-Medineh 80 desgl. 81 CND I, 692 82 Ib. I, 6 88-85 Texte aus Phila 86 Procl. in Tim. I, 30 87 Pl. c. 9 88 HH I, 12 39 eig. Kopie 40 cf. Grébaut in RP I, 247 fil. 41 CND I, 683 42 s. S. 207 48 Pl. c. 56 44 CND I, 170 45 DG 313 46-48 Texte aus Tentyra 49 MD I, 42 50 DBD XII 51 Pl. c. 39 52 MD I, 55, a 58 CND II, 28 54 Ib. II, 207 55 MD I, 21, b 56 Rec. III, 54, 2 fl. 57 CND I, 212 58 ÄZ, 1877, 148 fl. 59 eig. Kopie 60 L4E 61 ÄZ 1871, 94 62 DGÄ 211 68 LM Taf. 17 64 BO Taf. 14, B 65 vBHI 82 col. 86 66 vergl. Th. 67 DG 1401 fl 68 vBHI 36, 9 69 L4E I-XIII 70 MD IV, 81 71 Rec IV, 44 72 CND I, 316. 709 fl. 78 DTI I, 83 74 vBHI 49. DTI I, 83 75 vBHI 26 76 MD I, 18, 13. 35, 5. 46, 20. DTI II, 51, a, 7. d, 7. I, 78, 11. 77 BW 988. DTI II, 40, a, 26 fl. 78 CND I, 636, 684, 694 79 Id. II, 682 80 Id. II, 680 81 Nach Le Page Renoul's neusten Untersuchungen. 82 Th 7 88 PIL I, 136 fl. 84 Ebenso in den Königsgräbern. 85 MD IV, 81 86 aus Der-el-Medineh. s. L4E 87 PIH 138 88 LD III, 234 89 Th 626, 19 fl. 90 Id. 627, 9-10 und 17 91 L4E, Taff. 92 Hist. Bibl. I, 87 93 CND I, 604 94 BW 1220 95 DHI II, 36, β, 2 und α 96 CND I, 360 97 CND I, 233 98 s. Note 100 99 DTI I, 97, 27 cf. 81, 3, 30 100 L4E Taf. III, 8. CND I, 604 101 BO Taf. XIV B 102 cf. BW s. v. gorh 108 Rec IV, 44 fl. 104 DG 988 fl. 105 Id. 990 106 vBHI 81 fl. cf. BVM 107 BWS 407 108 DHI II, 36,  $\alpha$ ,  $\beta$ , 6 fl. 109 Id. Lin. 8 110 L4E II, 4. IV, 13. 111 ÄZ 1869 6 fil. (D) 112 BO 34 cf. DGÄ 214 113 CND II, 27. L4E Taf. X 114 Reuvens Lettre à Mr. Letronne 1830 S. 153 fl. 115 CME III, 2 S. 258 116 CND II, 640 117 Id. 648, was in [] eingeschlossen, zusätzlich. 118 Id. 650 119 BWS 1080 120 MK 11, 19 121 BV S. 59 fll. 122 Rec IV, 63, 15 - 70, 10. DTI, I, 54, 4-61 123 Pr 1883 (Nov.) 1884 (Jan.-März) 124 Edit. Golénischef 125 DTI I, 26, f. 126 Id. 21 127 MPB 1870, I-V 128 L4E 183 f. 129 Publ. v. Birch 180 Hist. nat. IX, 51 181 L4E Taf. X 182 CND I, 316 182 a DTI, 33. 133 Neb-ert'er, -t'er, die vorgeschlagene Uebertragung kann vielleicht der richtigeren "Allherr, Ganzherr" oder gradezu "Alles" den Platz weichen müssen. Inhaltlich wird dadurch wenig geändert. 134 ÄZ 1877, 184 fl. 135 Inschrift am 186 aus Karnak. 187 vBHI 75, 10 188 AZ 177, 148 fl. 189 Id. 149, Lin. 5 140 CND I, 903 141 LD IV, 81, d. Th 628 142 48\*

s. LD IV 148 c. 65 144 DBD Taf. XIV 145 Th 678, 22 fl. 146 LD IV, 61, g 147 Insch. am Pylon, Südseite 148 BGA 534 Lin. 15 fl. 149 so nach der besseren Redaction, s. NT. 150 Id. 149, 35 fl. 151 BWS 1023 152 das eingeklammerte fehlt in einigen Redactionen dieses später eingefügten Kapitels. 158 Auch in den Königsgräbern kehrt diese Stelle wieder. 154 einer späteren Epoche angehörig. 155 DG 62 156 Id. 546. 1272 fl. 157 CND II, 649. 656 fl. 158 BWS 685 159 ld. 160 ÄZ 1867, 21 fl. 161 DG 81 162 CND I, 74. 393 168 S. Naville, Pithom. 164 DG 81 165 Pag. 25, 3 fil. 166 Th 720 fl. vergl. Note 133 ld. 634, 25 fl. 168 ld. 731 169 ld. 732 170 ld. Th 724 fll. Dazu noch Leps. erst. äg. Götterkreis III, 1, 213. IV, 2, Todt. c. 134. LD III, 74, a. 229, b. Ellen aus Memphis (Leps.) 171 LD IV 36, a 172 c. 32 178 c. 62 174 s. Maspero, Pyramidentexte in den letzten Jahrgg. der RP. 175 L4E 200 176 CND I, 467 177 MK 38, a 178 CND II, 225 179 Th 733 180 Id. 630, 1 181 Id. 626, 15, 17 182 Id. 627, 12 188 Id. 629 184 737, 7 185 Id. 626, 15, 19 186 Id. 651 187 Macrob. Saturn. 188 (fehlt) 189 Th 632, 3 fl. 190 BGI 1, 75 Taf. X, Nr. 381 191 Th 633, 7 192 Id. 737, 9 192 HH I, 10 198 vBSP 194 MD I, 29, a; cf. 39, a 195 Id. I, 39, a 196 Id. 48, c 197 ld. g 198 ÄZ 1870, Taf. I, 4 fl. 199 Id. Lin. 14 200 Id. Lin. 38 201 s. Th Astron. Abth. 202 BW 134 208 s. Rec I, Sarg. Hetar's 204 die verschiedenen Redactionen s. in NT. Auch sonst kehrt die Stelle auf Todtenstelen des Neuen Reiches wieder. 205 BW 1356 206 s. BVM Tafel. 207 Th 626, 20-23 208 ld. 651, H 209 s. S. 115 oben 210 Vergl. Lanzone's Publ. des Buches von den unterweltlichen Dingen. 211 BW 910 fil. 212 LD IV, 35, b 218 Louvre C, 112 214 publ. von Sharpe unter dem Titel The alabaster Sarcoph. of Oimenephtah, London 1864. 215 cf. CND II, 541 216 viele Stellen in den Königsgräbern von Theben. 217 L ältere Texte des T Tafel 31, 19 fl. 218 BWS 856 219 Id. 981 220 Sharpe (s. Note 215) pl. 3, 4, 7, 8, 11, 15 221 CND I, 211 222 ÄZ 1867, DBD 25 223 MD I, 29, b 224 Leps. ält. Texte des T Taf. 31, 23 fll. 225 ÄZ 1873 (Stern) 226 T 98, 1. 99, 2 227 Id. 24, 1. 74, 1 228 BWS 414 229 DHI 47, a 280 MK 36, 21 fl. 231 T 17, 50 232 Th 628 233 BF S. 4, 1 Phamenoth 284 BWS 1295 285 s. Leemanns Horap. Hierogl. S. 125 286 Plin. H. N. 2, 36 287 Pl. c. 32 238 s. BO 52 289 s. meine Ausgabe derselben S. 43 240 BO XV, 5 241 Id. XVI, 40 242 s. unten S. 690 fll. (S. 226, Lin. 10 v. unten einzuschalten) RP 1883 S. 121 Piehl 248 DG 1381 244 vBP 12 245 DG 1362 fl. vergl. unten 629 fl. 246 Vergl. die Publicationen des Buches von Pierret (JL) und Lanzone. 247 Th 55 248 Ib. 179 249 CND I, 429, Nr. 6 u. 16 250 Th 405 251 Br. Matériaux Einl. VIII 252 Id. 43 fl. 258 CND I, 393 cf. I, 906 254 PIH II, 17. Louvre C, 67. D, 19 (bis). D 21. D, 33 u. a. 255 LD VI, 155 256 BO Taf. 15, 13 fl. 257 RP III, 104 Nr. 104 258 Die Festlisten in den Pyramidengräbern (s. B. Matér.)

bieten durchweg statt Hekar die Lesart Min (Pan). 259 unpublicirt, soviel ich weiss. 260 JP II, S. 171 261 LD III. 212 262 s. unten s. Min 268 JP II, 164 264 Th 215 265 In den Ramessidentexten nicht enthalten. 266 Vergl. CND II, 587 267 LM Taf. 180 268 ÄZ 1865, (Leps v. u. l.) 269 Strom. V, 567 cf. IV, 26 270 Pl. c. 61 271 Th 735 Lin. 5 272 Th 374 s. auch unten 278 BWS 1152 fil. 274 Id. 392-4-7. 430-2-6 275 RepD S. 79 276 J. 94, cf. 93 277 Id. 79, 83 278 BMat. 73 fl. cf. 69 279 Id. 70 fll. 280 Th 817. Rec I, 8, 1 281 BW 607 282 DTI I, 81, 1 282 vBHI 44 288 Id. 67, 5 fl. 284 BWS 723 285 DTI 107, 1. 110, 1, 5 286 CND I, 240 287 Obelisk. in Rom 288 lib. 36, 14 289 Jabl. Prol. 82 290 vergl. die Publ. von Schiaparelli 291 l. XVII 292 Th 176 fil. 298 CND II, 648 294 ÄZ 1876 (Sphinx) 295 CND I, 906 296 BW s. voc. nem 297 ÄZ 1883, 30 Lin. 10 298 LD III, 232, a-283, a 299 CND I, 618 300 Pl. c. 52 301 JP II, 168, 171, 176, 302 Th 511, 514, 3 308 JP III, 39 fl. 304 Obs. sur les repr. zod. p. 65 305 NMH 19, 2-3. BS 38 806 Th 426 807 BWS 1251 808 Th 426 809 LM 79 810 LD III, 37, b 811 Id. III, 190 812 Th 32 818 CND I, 243 814 Id. I, 636 815 Th 529 816 Th 8 Nr. 13 817 LM 55 fl. 818 Th 355. BF I, 12 fl. 819 LD IV, 41, b 820 Th 429 821 CND II, 628 822 Id. I, 905 828 vBHI 43, 10 824 LD III, 191, c 825 LD III, 33, c. IV, 50, d 826 PH 27, 9-10. 827 CND I, 74 828 Text in Edfu 829 Rec III', 93 880 S. 241 fil. 331 S. 256 332 MA I, 47, b 338 Id. I, S. 51 cf. SS. 21. 47 334 Id. 47 385 Th 725, 10. 730, 39 386 Id. 725, 10 387 DG 41 388 Id. 1237 889 CND I, 379 840 PH 30, 1. 4 841 Id. 30, 1 842 'Th 443 848 Id. 276 fl. 844 Id. 269 fll. 845 BF Taf. I, col. 4 846 Th 443 847 PH, 24 848 Nomenlisten 849 CND II, 317 850 Id. 851 Rec V, 43, 1 852 Rec III, 96 fil. 858 Id. V, 19 cf. DG 400 854 DBD 10 855 BF I, 1 856 NP 857 DG 858 ÄZ 1877, 8 fll. 859 BW 1092 860 Th 625, B 861 Id. 626 cf. 641 G. H 862 Id. 736 fl. 868 DGA Geogr. 864 DG 825 fl. 365 CND I, 227 866 DG 1386 fl. 367 Th 749 fl. 368 Id. 751 Nr 4 869 Id. 751 Nr. 3 870 Id. 751 Nr. 4 871 Id. 751, 5. 6. 7. 10. 752, 10. 872 Id. 751, 10 878 CND I, 209 874 Id. 227 875 Id. 225 876 Id. 187 877 ÄZ 1872, 5 fil. 878 MCA 353 (13—14 Dyn.) 879 CND I, 222 880 BW 1335 fil. 881 PIL II, 115 882 Id. Lin. 2 883 Temp. v. Syene 884 Th 10 ad 34-35 885 Id. 10 ad 33 886 Id. 11 887 Id. 107 888 Id. 753 Nr. 10 889 CND I, 121 890 Id. 216 891 Nomentafeln 392 PIL I, 15 398 Id. I, 14 394 Th 303 395 BWS 555 fl. 396 DG 331 397 Rec III, 97 fl. 398 DG 399 NT I, 30 400 Id. 17, 54 fll. Die Schlussinschr. s. Th 634, 24-26 401 LM 555 402 Id. Taf. 67 403 Tentyra 404 Tentyra 405 RP 1881, 24 cf. S. 241 oben 406 DG 1386 fl. 407 DG 408 Th 630 409 Id. 629 410 ÄZ 1871, 82 411 Th 634, 27 412 eig. Kopie 418 RP 1881, 29 414 Th 629 415 Id. 416 DG 1061, 89 417 Rec IV, 27 fl. 418 Rec III, 96 fl. 419 MD IV, 40 fl. Tentyra 420 LD IV, 46, a 421 RIH 134 422 DG 41 428 s. S. 84 oben

424 s. oben 88. 115. 131 425 BWS 403, 354 fl. 426 Rec. IV, 25 col. 3 427 PhIH 159. 161. 163. 164 428 Th 800 fl. 429 MT passim 430 Th 399, col. 12 481 Id. 844 432 Id. 96 fil 483 MA. 484 DG 351. 1226 485 BWS 692. 799 486 CND I, 383. 386 487 DG 244. 353 fil. 488 s. Prichard, Myth. S. 120 489 MD I, 11 440 Rec V, 63 441 CND I, 683 442 Id. 189, cf. ÄZ 1875, 73 443 z. B. in den theban. Königsgräbern 444 ÄZ 1873, 73 445 Th 529 446 CND I, 243. Th 32 447 LD IV, 14 448 DB 31, 16. DG s. v. dšr 450 CND II, 511. 512. 514 451 ÄZ 1871, 1 fll. 452 Herod. c. 84 458 MD I, 56 454 DG 1140 455 BW s. voc. ut' 456 Id. 457 DG 178 458 DG 940. Th 308 459 Th 473. Nr. 11 460 Th 1062, 27 fil. 1064, 71 fl. 461 MD I, 56 462 ÄZ 1871, 7 L. 16. 1875, 73. BO K, 29 468 DG 99 464 DG 1278. LD IV, 60, b 465 DG 569 466 Text aus Dendera. DG 571 467 MD I, 11 468 Id. 39, e 469 D Taf. 24 470 DG 208 471 CND II, 207 472 Id. 72 478 Id. 73 474 Id. 74 475 Id. 74 476 Id. 73 477 BW 415 fil. 478 LD III, 140 479 MT IV Schlusst. 480 CND Philä 481 Bib. Arch. IV, 1 fl. 482 Id. col. 14 fl. 488 CND I, 361 484 JP III, 3 485 c. 63 486 cf. Th 757 487 CND I, 324 488 Th 808. 784 fil. 489 Id. 788. 792 490 Herod. c. 59 491 BF 1371, XVIII 492 BW 826. 307 fll. 493 NT S. 140 494 DG 1064, 60 fl. 495 PhiH 118, 3 fil. 496 Rec. V, 31, 2 497 Th 689 498 PhiH 66, g 499 CND I, 287 500 DG 1392 Saïs 501 BGI II, Taf. 4 502 Herod. lib. Gesch. 508 DG 1286 fil. 504 BWS 1100 cf. CND I, 377 **505** Id. Taf. VI 507 Id. X, col. 1 508 Rec. III, 18, Dublette 31 509 publ. von v. Horrack, pl. II, Lin. 5 fl. 510 DG 1371, 5 511 ÄZ 1881, 77 fll. 512 Id. 108-110 518 DG 365 514-518 DG 721-683. - 685-687. 520 DB 49 521 DHI II, 35, b. BWS 843 fl. 522 519 Th 105 fll. CND I. 169 528 Id. 172 524 Id. 181 525 Th 292 526 Id. 292 527 DG 722. CND 1, 287 fll. 528 LM 175 529 Id. 178 580 Th 634, 28, die S. 679 angegebene Uebersetzung zu berichtigen. 581 Inschr. aus Theben und Erment. 532 Th 688 533 Id. 691 fil. 584 vBHI Taf. 58 535 Id. T. 47-48 586 Th 60 537 Id. Taf. 56 588 Id. Taf. 57 589 Saturn. I, c. 21 540 BW 1106 fl. 541 Lin. 194 fl. 542 DG 1388, XII, 4 548 Th 473 544 Id. 511 545 Id. l. l. 546 DG 506. 805 547 vBP S. 31 Lin. 6 548 eig. Kopie 549 PIL II, 8, Nr. C, 120 550 BW 1243. 1254 551 DTI I, 21 552 BF 2. NMH 23, 27 558 Th 382, col. 11 554 c. 65 555 LD IV, 69, d. Cf. de Rougé, phên. cél. p. 25 556 LM Taf. 128, 4 557 MD III, 74, b 558 Vergl. die Ausführung bei Grébaut, Hymne d'Ammon-Ra 559 Th 364 560 Id. 526 561 Id. 362 562 BGI III, S. 35 568 BW II, 707 564 Id. 565 Id. 642 566 Id. 643 567 BW II, 708. BG I, I MD IV, 74, a - LD IV, 82, a - MD IV, 29, a, b. DD 17, 6 568 MD IV, 74, a 569 CND I, 294—LD IV, 63, c 570 vergl. S. 287 571 LD IV, 45, c 572 NMH 20 573 Id. 12 574 Id. 23, 7 575 DTI 102, Lin. 18 576 Id. 100, 8 577 Id. 43, 3. 7. 10 578 PIL I, 76—LM 664 579 s. Petrie, Tanis 580 DG 1367, XX 581 Id. 582 Rec. III, 25 588

DG 1371 584 DR 35-MD I, 24 585 LD IV, 33, e 586 DR 22, 5. DB III 587 DHI II, 35, b 588 BW 915—S. 128 589 Id. l. l. 590 NT S. 307 ad 37 591 vBHI Taf. 25, a 592 Rec. III, 38 fil. 598 ÄZ 1882, 135 fl. (Golénischeff). In Bezug auf Month als Vater des jungen Schu vergl. CND I, 375 594 CND I, 208 595 Th 382b 596 DG 293 597 CND I, 173 598 Id. 184 599 Id. 210 600 DG 831 601 Id. 575 602 CND I, 374, im Tempel nordl, von Erment. 603 LD IV, 60, c, aus Erment 604 DG 1101 605 MS. 11 Note 606 CND I, 187 607 Id. I, 241 608 Id. 238. 239 609 Th 725, 9 610 Id. 725, 10. 727, 22 etc. 611 Id. 727, 18 612 Id. 728, 25 618 Id. 726 fil. 614 Id. 480 fl. 615 CND I, 238 616 Id. 239 617 Th 514 fl. 618 Id. l. l. 619 DG 381 620 Th 516 fl. 621 DG 1389, XVIII 622 MD IV, 43 Nr. 18 628 DG 1389, XVIII 624 BW 298 625 MA I, 37, a. 38, a. c 626 CND II, 318 627 Beisp. l. l. 628 BW 1002 629 Id. Bd. VI, 856 680 BGI II, 95. 213. 216. 271. III, 40. 41 631 ausser Pithom sind bekanntlich die alten Stätten von Tanis, Naukratis und in jüngster Zeit Bubastus in Angriff genommen. 632 Rec. V. 125 633 DG 1367. IX. daselbst statt Pelusium Tanis einzusetzen. 684 BW 635 DG 1390, XIX 636 ÄZ 1871, 11 637 Id. S. 1 fil. 638 Tentyra, Philä u. a. 639 Nach Dr. Stein, I, 187 fl. 640 MD I, 56, a 641 Ib. 642 ÄZ 1871, 4 Lin. 7—8 648 Rev. Arch. 1858 S. 65 fil. Taf. 307 644 Golénischeff (Metternich-Stele) hat sie seitdem vollständigst edirt. 645 s. die Bemerk. zu Z. 38 fll. bei Golénischeff. 646 D. Oasentexte 647 DG 1386, 3 648 D. Oasentexte Taf. VI. 649 Id. 650 Id. Taf. VIII fl. 651 Id. Taf. VI 652 Th 710 658 Id. 725, 11 -728, 25 — 729, 30 — 730, 36 654 Id. 718 fl. PhIH 119 655 MA I, 42 656 Th 724 fil. 657 Th 724, 4-6 658 Th 658-727, 22-39 659 Id. 726, 16 - 727, 18. 20 660 LG Taf. II, 1 - Th 728, 24. 730, 38 - LD III, 74, a 661 LG Taf. IV, 2 662 ÄZ 1877, 13 (Lepsius) 668 CND II, 39 664 Ammonshymnus in Bulaq s. S. 690 665 Ramesseum 666 Th 725, 12 — 726, 13. 14 667 Id. 725, 8. 9 — 726, 15. 17 — 729, 32 668 Id. 727—730 669 Id. 727, 22 fil. 670 Westlich vom heutigen Orte Rizakat (s. ÄZ 1882 S. 122), zweifellos die südlich von Theben einst vorhandene Stadt Krokodilonpolis der Alten. Auch in dem gegenüber, auf dem rechten Ufer des Flusses, gelegene Tuphium ward der Krokodilgott verehrt. S. CND I. 292 fl. und S. meines Buches. 671 Lepsius (erst. Götterkreis) war es zuerst, welcher die Aufmerksamkeit darauf lenkte. 672 Es handelt sich um die verkannte Bedeutung der Ogdoas bei Lepsius. 673 vBP 21 674 675 Th 634, 26 676 in den Horustexten von Edfu DG 1387, 6 677 BW 1365 fil. 1170 fl. 678 Pyr. des Königs Unas 558. Maspero überträgt das Wort durch Schatten. 679 426 fl. 529 680 BO Taf. 22, Lin. 13 681 BWS 889 fl. 682 LD III, 105 683 PR IV, 135 684 nach eigener Kopie 685 BWS s. vocc. 686 LD IV, 90, d 687 s. S. 120 u. BWS 150 688 Id. 94 689 BW 128 690 vBHI 42 fl. col. 1-4. 10-11 691 BWS 1121 692 DB 28. ÄZ 1871, 93 698 ÄZ 1871, 93 694 ÄZ 1875,

Taf. I, 5 695 vBHI 67, 2 696 HH I, 17 697 de nat. an. V, 39 -12, 7 698 CND I, 118 699 LD IV, 90, d 700 BWS 1413 a d 27, cf. Unas-Texte 597 fil. 701 RP IV, 66 fl. 702 de nat. an. XII, 7 708 Th 725, 10 — 730, 39 704 BWS 1065 705 LD IV, 46, a — 81, e 706 DG 776 fl. 707 BVM 20 fll. 708 CND I, 639. 181. 276 709 vBHI 42 fll. Text S. 32 710 HH I, 36. Ael. de nat. an. X, 29 711 Id. 57 712 Pl. c. 56 718 BWS 81. 88 714 CND I, 749 715 BWS 149 716 Lep. Altag. Elle 4-5 717 NT 94, 7 718 Unas-Pyr. 719 CND II, 210 720 Tur. Statue 721 CND II, 210 722 BWS 6 728 HH I, 16 724 CND II, 82 725 vBHI S. 50 fil. 726 s. oben S. 49 "dessen Name verborgen ist\*. 727 eig. Kopie 728 ÄZ 1877, 148 fll. 729 RIH 152 780 CND II, 441 781 Id. I, 212 782 T c. 17 788 vBHI 66 fl. 784 T 94 785 BO Taf. 13, 17 786 ÄZ 1870, 158 787 Th 605 788 s. 736 789 T 1 740 PhIH 189, 12 741 Rec. I, 73, a 742 JP III, 156 fl. 748 NT 94, 4-5 744 Lepsius, Einl, z. Chron. 45 fil. 745 ÄZ 1871, 43 fil. u. vBHI 46 fil. 746 Unas-Text 222 fl. 747 Col. 71 748 Th 46, e, Nr. 1 749 LM Taf. 37. 38 750 Th 34 751 T 109, 8. 115 752 Unas-Text 2 758 Id. 43. 53, Maspero überträgt die Stelle: ,qui plaide avec Set". 754 c. 94 755 Unas-Text 190 756 BWS 80 fl. 757 vBHI 52-57 758 Th 42 fll. 759 Id. 38 760 Ahi s. BWS 34 761 Th 30, 36 fll. 762 Id. 54 768 Id. 60 764 c. 41 fl. 765 BF Taf. 10 und 5 766 DTI 41 767 CND II, 292. Th 70 768 Id. 137 769 Id. 136 (Text zu berichtigen). 770 c. 41 771 ÄZ 1871, 144 N. ,Le chapitre 112 du livre des morts". 772 Lauth, Zodiac. S. 29 778 CC 29 fil. 774 Th 472, 1 775 BWS 369, 373 776 Pepi I-Text 449 fl. 777 Id. 456 778 CND I, 604 779 LG Taf. I, 2 780 Th 725, 8 781 Id. 724 fl. LD III, 229, b 782 Rec. V, 88 788 Id. V, 87 784 L4E Taf. IV, XII und XIII 785 BWS 1049 786 CND I, 181. 185. 193. 199. 597. 624. Th 762, 41. ÄZ 1872, 10 — RIH 125 787 MA 1, 50 fl. 788 BWS 1049 789 MD I. 42, a 790 Rec. V. 83 791 Id. V. 9 792 Rec. III, 52 798 Th 807, 130 794 DG 146 fl. 795 Pr 1886, 111 fl. 796 DG 148 797 LM 162 Taf. 52 798 DG 262 799 ÄZ 1877, 78 fil. (Stern) 800 PhIH 186, z 801 LD IV, 13, e-14 802 Id. IV, 63 808 LD IV, 14, d 804 MA 82 805 ÄZ 1877, 80 806 PhIH 62, 72, 74, 76, 80 807 MMD 64, 14 808 ÄZ 1877, 155 809 DG 870 fil. 810 DG 869 811 Th 776, g 812 Rec. V, 10 818 DG 1363, 14, 9 814 Rec. V, 86 815 DG 1391 816 Rec. V, 87 817 Id. 49 818 DG 819 819 Id. 1392 820 Rec. 821 DG 189 822 Id. 335 828 LD IV, 75 824 CND I, 114 825 Id. I, 126 826 Id. 172 827 Id. 118 828 Id. 126 829 Id. 176 880 Id. 127 881 DG 349. 350. 376. 432 832 CND I, 68. 116. 126. 130. 132 fl. 153. 276. 308. 380, 747. 749. 750 u. a. m. 883 Text aus Dandur s. CND I, 118 884 Id. 118 885 Id. 126 886 Id. 180 887 Th 76 888 Id. l. l. 889 CND I, 112 840 Id. 210 841 Id. 112, 116 842 BGI I, 275. CM 172 843 DG 211 fl. 844 Th 496 fll. 845 CND I, 123 846 Reuvens, Lettre à Mr. Leemanns 847 Pr 1885, 175 848 Rec. III, 85, 9 849 CND I, 890. LM XV. DG 63, 951, 1379, 1368 fl. 850 J. de Rougé, Nomenmünzen SS. 15, 16 851 vBHI 71 852 NMH 18 853 Th 9 (25). 124. 128 854 Pr 1885, 175 855 CND I, 890 856 DG 1268. RP 1886, 122 fl. 857 CND I, 276 858 DG 1065, 87 fl. 859 RV, 21 860 Rec. V, 21 861 DG 1388, XII, 1-4 862 DG 1392 868 Rec. V, 21. cf. 38 864 Rec. VI, 118 865 Etym. m. s. v. χωνες. JP II c. III § 3 S. 186 866 RE 1880, 176. DG 1281, 1303 867 Her. II, 42 fl. 868 ÄZ 1875 Edfu 869 CND II, 213 870 Id. 225 871 Id. 219 872 Id. II, 223. 226 878 Id. 219 874 PhIH 188, 4 875 CND II, 206 876 Id. 811 cf. oben S. 432 877 CND II, 206 878 Id. II, 210 879 Id. 84. I, 324 880 Th 757, 23. 881 Th 758, 26 882 CND II, 206. MK 42 888 de R. Stele Bintrescht 884 MK 42 885 886 GD 1326 887 Th 758, 24 888 LD IV. 23, c CND ombos 890 s. 883 S. 16 891 DTI I, 20-22 892 CND I, 681 898 Id. I, 679 894 I, 681 895 BF 25 896 DND I, 682 897 Th 651 fil. 898 Th 627 899 LD IV, 81, d 900 Th 628 901 vBHI 52 902 CND I, 286. 288 908 Id. I, 681 904 Id. I, 685 905 Id. I, 702 cf. S. 228 906 s. DG s. v. nub 907 CND I, 750, 278 908 Th 209 909 DB Taf. 53 910 vBHI 52 911 Id. 54 912 LD VI, 118 fll. 918 s. DG Tanon 914 BWS 677 915 Id. 1330 916 vBHI 43, 10. 11 917 CND I, 664. 5. vBHI 13, 15 918 CND I, 905 919 Id. II, 26 v. sonst 920 PH I, 44 921 DG 1386 922 CND II, 255. I, 122. PH 48, 9 928 CND II, 255. 247. 278. I, 349 924 PH 44, 2 fil 925 MA I, 37, d 926 Ramesseum 927 MA I, 36, a 928 PH 48, 9 929 Th 472 980 Id. 408 fl. 981 DG 1392. Rec. VI, 107 982 Rec. VI, 118 988 vBHI 43, 17. 44, 18 fl. 984 MD IV, 78 CND I, 123, 208 936 Id. II, 34 987 vBHI 43 938 CND 905 989 DG 330 fll. 251 940 DTI I, 25 941 CND I, 278. 669 942 PH 43, 1 948 MA I, 37, a 944 Id. b. BWS 812 945 Id. 38, c. LD IV, 34, a 946 Th 791 fl. 947 Th 35. 63 948 Id. 46, e-e<sup>1</sup> 949 Id. 57 fl. 950 Id. 41, d 951 vielleicht fehlerhafte Abschrift an Stelle von Tumit oder Spetat s. S. 332 952 DG 1098 958 CND II, 275 fl. 954 Letronne Rec. d'insc. gr. et lat. I, 9 955 Reinisch, Chrest. Taf. 28, 21 956 Id. 18. 20. 21. Th 763. CND II, 277 fl. I, 125 957 Reinisch, Chrest. Taf. 20. LD IV, 32, b. ÄZ 1875, 123 fl. DTI I, pass. 958 ÄZ 1880, 147 fl. (Revillout) 959 CND II, 277 960 Th 763 961 Letronne Insc. gr. et lat. 55, 40. 49 962 CND II, 251 fl. 968 DG 296 964 RI d'Edfou 93 fl. DG 547 fl. 965 DG 1058 Nr. 43. 45 966 DG 737 fil. 967 DG 159 968 DG 864 fil. 969 CND II, 292 970 BW s. v. hr 971 CND s. Kus 972 Id. a. a. O. 978 975 MCA 139 976 DG 318 977 Letr. d'Eg. Id. desgl. 974 desgl. p. 90. 142 978 CND I, 232 fil. 673 fil. 979 LD IV, 23, c. Id. 28, d 981 Th 724 fil. 982 od. als Horn 983 DG s. v. Bahud 984 Th 396 985 BF Edfu 986 D. vB. P. B. 987 vBHI Taf. XXIV 991 Id. Taf. 988 Id. LVI fl. 989 vBHI Taf. XII. LVI 990 Id. LII 31. 37. 41. 48. 58. 63 r. v. a. 992 DB 28, e 998 Th 77 994 DG 763. DB 228, e. Th 765 995 BWS 996 Th 72 fll. 997 NMH. BSS

998 Repd 16. 58 999 DG 1382 1000 Th 608 fil. 1001 DG 754 1002 CND II, 47 1003 LD III, 33, g 1004 Id. III, 122 1005 LD III, 124, d 1006 Unas-Insch. 2 fil. 1007 Tur. Sarc. 4 1008 DG s. Mah 1009 Rec. III, 38 fil. 1010 DG Karnak 1011 DG 643. 649 1012 Id. 299. 301. 305. MD I, 33 1018 Th 778 Nr. 94 1014 MD IV, 77, d 1015 ÄZ 1878 Phonix 191 1016 DG 190 1017 DG 1018 CND I, 661 1019 Th 99 1020 Rec. V, 51 1021 MD IV, 40 fil. 1022 CND I, 666 1023 Nom. Text 1024 LD III, 28 1025 Rec. V, 51 1026 Br. Reise zu den Türkisminen 1027 Rec. IV, 69 1028 BW 1029 DG 1386 fil. 1030 Id. 1081 Th 779-794 1082 Rec. VI, 126 1088 ÄZ 1867 Troia 1084 DG 117 fl. 119 1085 Rec III, 87 22 1086 RIH 161. LD III, 234 1087 DG 392 fl. 218 1038 NPithom 1089 Th 735 1040 RP 1886, 122 1041 LG Taf. I fil. 1042 Id. III, 3, 1 1048 Ueber diesen noch unbekannten Namen des Gottes werde ich die Beweise in der ÄZ liefern. LG 170 1044 Pepi I-Insch. Lin. 527 1045 CND I, 639. LD III, 143, c. 1046 CND II, 66 (s. S. 397 L. 63, 71) 1047 BWS 463 1048 DB 10 1049 DB 47 1050 CND II, 47 1051 Id. II, 306 1052 Th 736 fl. 1058 CND II, 247 1054 CND I, 455 1055 S. 217. T 68, 1 1056 Pepi I-Insch. Lin. 304 1057 CND 507 1058 Unas-Insch. Lin. 444 1059 T 26, 3. 39, 15. 78, 9, cf. Pepi I-Insch. Lin. 452 1060 Id. 560. 295 fl. 194 1061 Unas-Insch. Lin. 444 fil. 1062 DG 1132. Pleyte Tur. P. 118, 11 1063 DG 153. 525 1064 DG 524 fl. 1182 1065 MCA SS. 301. 320. 326. 453 1066 MMD II, 57. MA II, 32 1067 MMD II, 57 1068 BWS 1030 fl. 1069 Id. 1031 1070 Id. 1030 1071 DG 201 1072 Rhind-Pap. 1078 Pyr. 1074 CND I, 232 fll. II, 637 fll. 1075 DG 109 1076 DG 1281 1077 DG 713 fl. 1305 fl. (l. fils de Seb statt lequel est Seb) 1078 AZ 1882, 122 1079 Pleyte Tur. P. pl. 157, 8 1080 CND I, 294 1081 Id. 375 1082 Th 727 fl. 22-34 1088 LD III, 74, a 1084 CND I, 292 1085 DG 956. 1086 DG 663 1087 pl. 50 1088 DG 1122 1089 DG 677. 804. 1147 1090 Th 726 Nr. 17 1091 Rec. V, 30 1092 J. de Rougé, Inscr. d'Edfou 93 fll. 1098 DG 1057. 1170. 1351 1094 DG 1170 1095 DG 1307 1096 DG 1370 ad VII 1097 DG 349 fl. vergl. auch 729 1098 DG 1018 fl. 1099 DG 1110, die Uebertrag. im RP 1883 S. 31 ist an mehreren Stellen zu berichtigen. 1100 Unas-Inschr. Lin. 452. 557. 627 1101 Th 735 1102 Teti-Insch. Lin. 151 fl. Pepi I-Insch. 165 fl. 1108 DG ?66. 1288 1104 Th 101 fl. 1105 cf. LD IV, 30, d 1106 DG 865, die Uebertrag, nach der vorgelegten zu berichtigen 1107 Id. CND II, 97. 208 1109 Karnak 1110 Th 472 fil. 1111 Th 480 fl. 1112 T 15, 44 1118 s. ob. S. 200 1114 Teti-Insch. 279 1115 Piehl in AZ 1887, 122 § 46 1116 DHI II, 35, e, d 1117 Th 71. 77 fil. 1118 ÄZ 1871 Sesostris 1119 RE I, 1120 DG Diospol. 1121 Rec. V, 1 fil. und sonstige Nomentexte 1122 PPl S. 216 1123 Rec. V, 1 1124 AZ 1881, Os. Myst. 1125 DG 107 1126 DG 1362 1127 DG Phil. 1128 Pierret, Et. ég. Paris, 1873, 20 fll. 1129 DG 1061 fil. 1180 MCA S. 379.413 1131 PIL II, 3 (C, 120) 1182 vHorrack, Lam. d'Isis. 1188 die demotischen und griechischen Inschriften von Phila liefern die Beweise dafür. 1134 LD IV, 36, α 1135 Pl c. 21 1186 s. Anubis 1187 Rec. V, 30 1188 DTI I, 7 1189 a Id. Taf. 12 a Th 1401 fll. b p. Sallier Nr. IV, 9, 9 c ÄZ 1873, 129 fil. d PH e Zahl derselben 3, cf. BF f ÄZ 1873, 132, 6-7 g DG 860 fil. h Sall. II, 11 fil. i Id. 13, 4 k DG 485 l LM. T. 14 fll. m CM III, S. 196 fl. col. 180 fl. 1141 ÄZ 1886, 1 fl. 1142 s. die grosse Inschrift von Beni-Hassan, BGÄ 128 fll. 1148 Th 772 fll. 1144 Th 773 Nr. 85. 774 Nr. 86 1145 s. das Verzeichniss Th S. 217—219. 102 1146 Id. 104. 106 1147 CND I, 192. 208. 623. 639. II, 210-245. 247. LD III, 285, b. IV, 6, a, b. 25, 4. 36, a. 38, d nur Texte von Philä 1148 Th 96 fil. 1149 DG 413. 343 1150 BW 1302 fl. 1151 Th 535 fl. 1152 Th 596 fll. 1158 s. oben Apit 1154 T I, 1 1155 LD IV, 29, b 1156 MD IV. 1157 Id. a 1158 cf. Petrie, Tanis 1159 DG 490 1160 ÄZ 1879 geogr. Stud. 1161 s. Ilias von Schliemann S. 817 fll. 1162 besonders wenn man an die durch Maspero vertheidigte Aussprache i des Zeichens d denkt. 1163 MK 16, 38 fl. 1164 DTI I, 11, 8 1165 Id. 17, 4 fil. 1166 Id. 23, 5 fil. 1167 CND II, 304 1168 DG 547 6/7 1169 DG 1267. 708 1170 Rec. III, 96 fil. 1171 Rec. III, 38 fil. 1172 DG 1178 MD IV, 40 fil. 1174 DG 1007. 1009, Rec. V, 87 fi, DG 1175 Edfu 1176 DG 1291 1177 DG 506 1178 irrig von mir früher mit Tanis verglichen. 1179 Edfu 1180 Rec. V, 50 1181 MD I, 33 1182 aus Edfu, eig. Kopie 1183 CND I, 661 1184 MD IV, 72 1185 Rec. III, 96 fil. 1186 DG 1386 fil. 1187 DG s. Pi-benu 1188 S. 255 zu S. 108, 1 1189 DG 938 1190 DG 885. 938 cf. 964 1191 Rec. III, 96 fil. Rec. III, 38 fil. 1193 s. DG 1194 DTI I, 14 1195 Id. 15, 16 Pylon vor dem Chonsu-Tempel in Karnak 1197 BW 760 1198 Den-1201 Th 48 1199 Ibid. 1200 Th 756 1202 MCA S. 234 1203 Id. S. 239 1204 MCA 261 Bul. Nr. 77 1205 MD I, 23 1207 Pr 1887, 361 fil. 1208 BW 760 1209 Th 681 Pr 1886, Juni 1210 PIL II, 60 (C. 30 Louvre) 1211 Id. DG 882 1212 PH 3, 2 CND II, 39, 195 1214 Rec. III, 38 fll. 1215 Rec. V 1216 CND II, 146, die fl. Insch. s. id. 308 1217 Id. I, 345. 361 1218 Id. II, 152 Id. I, 182 1220 LD III, 120, c 1221 CND II, 84. 262 1222 Id. 84. 151. 163. 216 1228 Id. 142. MK 41 1224 Id. 22. 84. 176. 327 cf. oben S. 324 1225 Id. 75 1226 MK 9b-10. 38s. CND II, 262 1227 Rec. I, 37 cf. S. 99 1228 V. JP lib. II c. II p. 181 1229 Id. l. l. 1230 1230 CND I, 467 1281 Herod. II, 63. Diod. II p. 88. Eust. in Iliad. A p. 128 nach JP 1282 Uebertragen von Grébaut (Hymne à Ammon-Ra, Par. 1875) und von Stern (ÄZ 1877). Meine eigene Uebersetzung beruht auf selbstständiger Prüfung des Textes. 1283 ROS. 42 fll. Th 672 fll. 1284 DG 1033 fll. 27 1285 DG 1009 fl. 1286 Id. 466. 946 1287 PH 1288 s. DG 1239 DG 86. 88. Dekret v. Canopus. Corp. Insc. gr. 4696. ÄZ 1888 1240 DG s. voc. 1241 Pi-Amun 1241 Id. 164, 290, 705, 1326 1242 DG 1386 fll. 1243 Id. 1244 PIH 75 1245 DG 1386 fll. 1246 K. 30

1247 Jetzt im Louvre, Nr. 1091 1248 PIH 75 1249 DG 1250 DG 1326 1251 Die Doppelbedeutung von rechts und links in Bezug auf die vier Weltgegenden finden allenthalben auf den Denkmälern ihre sehr durchsichtige Bestätigung, vergl. oben S. 251 fl. 1252 LD III, 234, b 1258 cf. Lemm, Das Ritualbuch des Ammon-Dienstes, 1872. 1254 LD III, 106 1255 vergl. den Papyrus Ebers u. den Papyrus Médical des Berliner Museums. 1256 vBHI 66 1257 Br. HGr. § 346 S. 99 1258 Rec. IV, 86 fil. 1259 s. die einl. Worte der Insch. in der Pyramide des Königs Unas. 1260 vBHI 8, 2 1261 Rec. IV, 32 col. 29 fl 1262 BGA S, 413 1268 veröff. von Naville, Mythes d'Horus, und übertr. von mir in BS. 1264 cf. Chabas in den Mél. Eg. I, ser. 1 1265 s. Rec. IV, 32 — vBHI 1266 BF S. 5. 7. 9. 14. BW s. voc. tenten 1267 Th 71. 69. 70. 71 1268 s. BW s. voc. nešen 1269 Th 122 1270 Id. 170 1271 Id. 633 col. 10 fll. 1272 LD III, 124, d 1278 R6pd 58. LD III, 212, d 1274 cf. HH edit. Leemanns 1275 CND II, 47 1276 Id. 227 LD III, 33, g 1278 Id. 34, c. 35. 124, b 1279 Id. 33, g. 35 1280 DG 1281 lb. 761 1282 Th 611 fll. 1283 DG 277 cf. 1051 Id. 142 fl. 1285 CND II, 124. 102 1286 ÄZ 1864 S. 65 1287 CND I, 209 1288 Ib. 198 1289 LD IV, 24 1290 DG 550 1291 Rec. III, 38 fil. DG 1386 fl. 1292 DG 1061 fll. 31 1298 s. BW 1294 LD IV, 31, e 1295 1296 JP V, III § 1 1297 PHI II, 77 1298 LD IV, 42, a BW 1649 1299 BWS 637 1800 DG 274, woselbst die Zusammenstellung zwischen Pimor und Phila zu berichtigen ist. 1801 CND I, 618 1802 Id. 226 1808 LD IV, 24, linke Seite 1304 Id. 31, e. CND I, 606 1805 Mr. Wallis Budge in den Pr. 1886 S. 22. Der betreff, hierat. Papyrus des British Mus. trägt die Nr. 10188.

Umschrift des übertragenen Textes: 1. nuk pu xpr-a m xpra 2. xpr-na xpr xpr: 3. xpr xpr: nb m-xt xpr:-a 4. āst: xpr: m pr m ro-a 5. nn xpr pe 6. nn xpr ta 7. nn qmam sata: t'dft: 8. m bt pui 9s-a amsn: m Nu m nn: 9. nn gm:-a bt āhā-na ami 10. xut na m abt-a 11. snti na m Šu 12. ar na aru: nbt 13. uāk[u-a] 14. nn aššna m Šu 15. nn tf na m Tfnut 16. nn xpr ki 17. ar-nf hnā-a 18. snti m ab-a t's-a 19. xpr aš: xpru: nu xpru: 20. m xpru nu ms: 21. m xpru: nu ms-sn: 22. anuk pu hat-a m xfā-a 23. tataat-na m xbit-a 24. xr na m ro-a t's-a 25. ašš na m Šu 26. tfnut-na m Tufnut 27. an at-a Nu satt-sn: 28. art-a m sa-sn: t'r hunhun 29. uau-sn: r-a 30. m-xt xpr-a m ntr uā 31. ntr: III pu r-a 32. xpr-na m ta pn 33. hāā ar-f Šu 34. tufnut m nnu 35. Un-sn: ami-f 36 an-sn: na art-a m-xt-sn: 37. m-xt ar-f sm-na āt:-a 38 rm-na hr-sn: 39. xpr rm9.: pu m rm: 40. pr m art-a 41. . . . ms: an Šu Tufnut Qb Nut 42. ms: an Qb Nut Usar Hr-xut-mn St 43. Ist Nbthat m xt 44. uā r m-sa uā am-sn: 45. ms:-sn: āš-t-sn: m ta pn.

Die Entstehung der Menschen aus der göttlichen Thräne findet auch sonst in den inschriftlichen Ueberlieferungen ihre Bestätigung. In dem wohlbekannten Buche von den unterweltlichen Dingen erscheinen in einer bildlichen Darstellung die Vertreter der vier Menschenrassen, welche Horus wie ein Hirt zu überwachen scheint. In dem darüber stehenden Texte werden dem Gotte die folgenden Worte in den Mund gelegt:

"Also Horus zu den Heerden des Sonnengottes, die in der unteren Hemisphäre weilen:

"Das schwarze (Aegypten) und das rothe Land war das Beste für euch, ihr Heerden des Sonnengottes. Geworden zur Grösse eines Himmelsbewohners zieht ihr die Lüfte mit eurer Nase ein und legt eure Mumienbinden ab.

"ihr, die Thräne (rmit) meines Auges unter eurem Namen Romet (d. i.

Menschen),

"ihr, denen ich eure Grösse (a.a.) geschaffen hatte unter eurem Namen Aamu (Asiaten), welchen die Göttin Sochit als Beschützerin ihrer Seelen geworden ist, "ihr, für welche ich mich besudelt hatte (nhu) zu meinem Behagen wegen der

Menge, die aus mir zum Vorschein kam, unter eurem Namen Nahsu (Neger), welchen der Gott Horus als Beschützer ihrer Seelen geworden ist,

,,ihr, für welche ich mein Auge gesucht hatte (hh) unter euren Namen Thamhu (Libyer), welchen Sochit als Beschützerin ihrer Seelen geworden ist."

Zu vergl. "Le Cham et l'Adam égyptiens" par E. Lefébure in den Transactions der Gesellschaft für biblische Archäologie in London, 1886 S. 167 fll., mit einzelnen Berichtigungen, die meiner Ansicht nach nothwendig sind nach meiner eben vorgelegten Uebertragung des altäg. Textes.

## Druckfehlerverzeichniss und Zusätze.

Seite 24 Zeile 8 v. unt. l. Unendlichkeit st. Zeitperiode (vgl. S. 599). — S. 24 Z. 4 v. unt. l. Min st. Chim. — S. 44 Z. 11 v. unt. l. die st. dic. - S. 68 Z. 4 l. Todtenrichter st. Todtenpriester. - S. 69 Z. 8 v. unt. l. Min st. Chim. — S. 107 Z. 10 l. Namens st. Nomen. — S. 111 letzte Z. l. Amon, aber mit dem Zusatz uer "der grosse oder ältere", ebenbürtig u. s. w. - S. 133 Z. 9 v. unt. l. Unendliche st. Unsterbliche. -S. 305 Z. 15 hinter Gott Huneb hinzuzufügen: (Name des Ueberschwemmungswassers im oberäg. Nomos von Herakleopolis). — S. 328 Z. 7 v. unt. l. anzudeuten st. deuten. — S. 414 Z. 3 v. unt. l. dem st. das. — S. 422 unter der Abbild. l. Sôsos st. Sôsis. — S. 431 Z. 2 l. Namens SŠ - S. 438 Z. 1 l. Stätte st. Städte. - S. 467 Z. 2 v. unt. unterirdischen zu streichen. - S. 501 Z. 14 v. unt. l.: löwenköpfig mit der Nechbit-Krone u. s. w. — S. 502 Z. 3 l. Latopolis st. Latapolis. — S. 532 Z. 12 l. Letopolis st. Latopolis. — S. 546 Z. 14 l. Onnophris st. Oenophris u. Z. 16 Apollinopolis. — S. 594 Z. 2 v. unt. l. Apollon st. pollo nA. — S. 630 Z. 13 v. unt. anzufügen 236 vor: Bei aller u. s. w., desgl. S. 634 Z. 11: 237 vor: Der oft u. s. w. und S. 638 Z. 3: 238 vor: Ueber den u. s. w. Sonstige Irrthümer im Satz, die mir entgangen sein sollten, empfehle ich der Nachsicht des Lesers.

# RELIGION UND MYTHOLOGIE

0

DER

## ALTEN AEGYPTER.

NACH DEN DENKMÄLERN BEARBEITET

VON (Last fl.) HEINRICH, BRUGSCH.

NAMEN-REGISTER.



LEIPZIG

J. C. HINRICHS'SCHE BUCHHANDLUNG.

1890.

NOV 11 1890
LIBRARY.

Walker Sund.

## Namen-Register.

(Die Ziffern bedeuten die Seiten).

А.

Ään, Affe 153.

Abaton, Insel 193. s. a. Chnum.

Abend-Barke 210.

Abram u. Abraham, Bedeutung des Namens 34.

Abydus, Tempel von A. 108. 130. 180. 283.

Abyssus, s. Nun.

Abu, Insel 295. s. Ibu.

Achtheit von Gottheiten =  $\chi$ mun 110.

— der Uranfänge 123 fil.

Ad (Adit) Göttin 306.

Ad-Barke 137.

Ad-pet, für Nil 221.

Aean, Hathor von A. 289fl.

Aelian 432fl. 440fl.

Aeneas von Gaza 271.

Aethiopen 494.

Affensänger 152.

Agathodämon-Schlange 288fl.

Ahi, Gott 413. s. Enneas. —

Aiôn (griech.) s. Heh. -

Alexander-Stele 394.

Alexandrien 262. 419.

Amasis, König, Kapelle des A. 126. 341. 494.

Amdid, Ruinen von A. 136.

Ament, Göttin (Mut) 122. 138. 167. 229. 301.

Amenthês, Unterwelt, Erklärung des Namens 13.

Ami-Manun, Legende 249.

Ammianus Marcellinus 261 fl.

Ammon, Gott 12. Name u. Bedeutung — 94. 112. 122. 138. 141. 160. 164. s. Licht — 225. 244. 415 fil. s. Horus 680 fil.

Amon-rā, Gott 22. 119. 148. 185 fil. 411 fl. s. Horus 680 fil.

Amun, von Theben 85. Ableitung des Namens 87 fl. 94.

Ammons Oase 344.

Anaximenes 190.

'Anch, Anchi 288. s. Tum.

'Anchet (Anget), Isisnamen, s. Isis.

An, Gott 332.

Anep (Thmuïs) 194.

Anhur, Gottheit 94. — Anhur-Schu 435. A.-Onuris 488 fil.

Ani, Göttin, s. Rattaui.

Anu (On-Heliopolis) 24. 184. 262.

Landschaft A. 289.

Anubis 6. 475fl.

Anup-Anubis, s. Horus 670 fll.

Anuqit, Göttin 296. 299.

- = griech. Anukis 302fll.

Aphrodite, Göttin 5. Tempel der finstern A. 141.

Aphroditopolis 117.

Apis, Stadt 404fil. 601. s. Suchos.

Apisstier 258. 344 fll.

Apit in Theben 144. 147fll. 495.

Apollinopolis, Gross-A. mit Sonnen-

Tempel 104, 137, 180,

Apollo, Gott 5, 279.

Apokatastasis 266.

Apophis, Drachen A. 145. 306 fl.

Arabien, s. Gottesland. Aratus, Astronom 269. Arihos, Gott 332. - Ari-hos-nofer-Schu 432, 437, 486 fll. Aristoteles 6. Aron, Gefilde von A. 173fil. s. Leben im Jenseit. Arsaphes-Tempel 304. Arsinoë, Stadt 598 s. Suchos. Ar-ta, Nun als A. 111. Artemis-Bast, Göttin 117. Arueris, s. Horuer 529fll. Ascheru, Tempelquartier von A. 131. 333. 427. Assuan (Syene), 294. Asten, Affe 153. — s, Thot 441. Asti, Beiname des ägypt. Hermes oder Thot 38. Astarte, Göttin 433. Astronomie, Gräber-A. der Aegypt. 205. At, die Hehre, (Nut) 371. Athene, Standbild der A. in Saïs 114 fl.—341. Atef-Krone 443. Athribis, Stadt 180. Atumu s. Tum, Gott 21 f. 25. 115.410 fll. Athyri-Isis 116. — Athyri-Hathor 312 fll. Augustus, Kaiser 287.

### В.

Bahud = Gr. Apollinopolis 229, 491.

Bah, (Bāhit), Nomos 482 f.

Bahudti, Beiname des Horus 276, 438.

Baï oder Bi-Seele 146.

Bär, der gr. B. 203, 211.

Barke des Sonnenaufgangs 103 fl. 211.

Basit, s. Bast.

Bast, Göttin 160, 288, 305, 315, s.

Hathuri 331 fll. 486.

Bast-Sochit 492.

Bedeutung, verschiedene B. eines Gottes 32 fl.

Benben-Obelisk 277—282.

Bennu, Vogel 24. 180. s. Phönix. Bene, Scorpion 402. Bent 151. Bentet-Affen 153. Bergmann, Dr. von B. 200. 421. 428. Berliner Museum 195. (Todtenpapyrus.) Biban-el-moluk, s. Grab Seti I. — Königsgräber von B. 63, 126, 192. 204. 333. 435. Bigeh, Insel 229. [Senmut] 296. Bild der orientirten Sonnenstände 252. Bilder, stumme B. zur Begleitung der Bauzeichen, s. Sprache, theolog. Bi-neb-did, s. Chnum v. Mendes. Biot, Astronom 245. Birch, Mr. B. 152. Boopis, Hera Boopis 405. Bubastus, Stadt 117 — bubastischer Nomos 175. 176. 288. 315. Buch von dem, was sich in der Tiefe befindet 230. Bücher des Thot 448. - hermetische B. 448. Bukem, Land 487. Bulak, Museum von B. 155.197.241.250.

C.

Butus, Stadt 315. 327 u. das fig.

Bulager, Papyrus 308.

Buto, Stadt 395.

Caeruleum 276.
Cäsareum 262.
Chabbasch 395.
Chabas 150. 396.
Chadu für Tentyra 229.
Chafra-Chefres 264.
Champollion 440.
Charovögel, See der Ch. 177.
Chaos 106. (Bedeutung) s. Nun 135.
Chäremon 158.
Cheper, Gott 144. 234. s. Tum der Enneas 265 fl. 410 fl. 415 fll.

Chemmis (Chembis) 326. 327. Chim. Gott 24fl. Chinensu (Gross-Herakleopolis), Stadt 22. 65. 303 fl. Chminen, s. Ogdoas 148fl. Chmunu (Gross-Hermopolis), Stadt 19 fll. 22. 121. Chmun (Acht) s. Ogdoas 150. Chnum, Gott 65. 94. 112 fl. 139. 141. 146. 160 fil. 191 fil. 290 fil. — Chnum-Rā 294fil. — Ch.-Nehep. Ch.-Chontitau. Ch.-Sochet-asche-pef. Ch.-Chontipi-anch. Ch.-Chonti-notemanchet. Ch.-Neb. 298. 299 fll. - Ch. als Harschaf oder Chnubis-Arsaphes in Gross-Herakleopolis 303 fll. — Ch. als Bi-neb-did 308 fll. — Chnum-Chnubis 502 fll. s. Schu. — Chnum von Hat-uërit 582fil. Chnubis [Chnuphis]-Kneph 290. s. Chnum. Chnum-anchit 319. Chons, Gottheit 94. Chonsu 154. 244. 270. 333 ftl. 359 ftl. Chons 406. - Chonsu 493fil. Chontabotit, Göttin 318. Chonti oder Vordersaal eines Tempels 202. Choper, (Sonne) 164. s. Sonnengeburt 446 fil. s. auch Cheper. Christus 125. Chut, Isis-Namen, s. Isis. Chufu-Cheops, König 264 fl. Clemens, aus Alexandrien 125, 252. 448. Constantin, Kaiser 243.

Chebi, Gebiet 326. 400.

## D.

Dakkeh, Ortschaft 484.
Darius-Inschrift von Hibis 126.
Darstellung, kosmogonische und mythologische des Nun u. der Nunet 132.

Deb, Stadt 402. Dekane, 36 D., 202. Delos, Insel 405. Demeter s. Isis 643. Dendera, Tempel von D., Inschrift des T. 49fl. 134. 153. 166. 185. 188. 203. Thierkreis von D. - 233. 287. 296 fll. 332 fl. 462. Dêr-el-Medineh, Tempel von D. 112. 144. 147. 169. 319. 478. Deutzeichen, s. stumme Bilder 56-62 fl. 79. Deutungen, die verschiedensten D. eines Namens in ein und demselben Texte 80. 81. Dhuti, Gott 439fil. s. Thôt. Diabasis des Amon-Ra 244. *Did* (Busiris) 401. Diodor 12, 43, 82, 141, 189, 191, 244, 478. Diogenes Laertius, Priester 109. Dionysos 462. Diospolis 169. — Klein-D. 180. Dohuti, Gott 30. s. auch Dhuti u. Thot. Doppelflamme, Insel der D. 472. Doppelgestirne der Sonne u. des Mondes 105. Doppelhimmel 210 fl. Dreieck, Bezeichnung des gleichseitigen D. von den Pythagoräern. Dümichen 107, 125, 133, 166, 225. 295, 404. Duga, Stadt 486. E.

Edfu, Tempel von E., Inschriften des T. 36 fil. — Festkalender v. E. 84— 92. (Inschrift) — 120 fi 134. 137. 153. — Nomenliste von E. 181. 202. 229 fil. — Kal v. E. 284 fil. 404. 431. 449. 481. 491 fil. Edom, (Edomiter) Bedeutung des Namens 34. Ei, (mythologisch), s. Geburt des Lichtes. Eileithyia, Göttin 196. 321 fll. Eileithyiaspolis, Stadt 164, 196. Elephantine 104, 113, 142, 144, 193 s. a. Ra 293fil. (Tempel). Elkab, Ort 322 El-Khargeh, Oase von E. 125. Empedokles 190. Enneas, s. Neun, heilige - (Schu, Tafnut, Qeb, Nut, Osiris, Isis, Set, Nephthys, Horus). — Die Gottheiten der grossen Enneas oder die "Paut" 408 fll. — ihre Localgestalten 422 fl Entstehung des Lichtes aus dem feuchten Urstoff des Wassers 106. Erde, s. Welt. Erebos 135. s. Kek. Erment (Hermonthis), Tempel von E. 164. 168. 478. Eros 135. Erse (Thau) 75. Esau, Bedeutung des Namens 34. Esenephys (= Nephthys) 253. Esne (= Latopolis), Tempel von E. 114. 163. — Kalender von E. 165. 171. 193. 207. 213. — Festkalender von E. 243 fll. 290 fll. 364, 456 fll. Euhemeros, Messenier 9. Euhemerismus, historische Auslegung der Mythologie 9. Eusebius, Bischof 242 fl. 270. 290. 295.Eustathius 244.

F.

Fajum, s. Seeland.
Fak, (Eileithyiaspolis) 319. 322.
Farafrah, Oase von F. 405.
Fentef-anch s. Mendes als Osiris 311.
Festkalender, s. Esne u. Dendera.
Fluth des Nils, Benennungen dafür 133.

G. Gebärkammern, s. Pimas. Geheimniss, grosses G. s. Sprache, mystische 62. Geier, dem Hephaistos heilig 114. 116. Gericht, Tag des grossen G. 68. Girgeh, Stadt 490. Goldfalke, Kultus des G. 180. Goodwin 460. Gorh u. Gorhet für Nen u. Nenet 144. Gott, Erklärung des Wortes G. 59. - Begriff G. 89. - Der altägyptische Gottesbegriff 90fll. Götter, Bedeutung der einzeln. G., s. Mythologie. — symbol. Darstellung der einzeln. Götter 28. 29. - G. in den Sternen thronend 203. Götternamen der 4 Sonnenstände 236 fll. — der tentyritische Götterkreis 413. s. Enneas. Gottesland, das nördliche G. 263.

H.

Ha-benben, Zone von H. 247. s. Obe-

(Arabien.)

liskenhaus. Hacken des Erdbodens, Fest des H. 305. Hakit, Göttin 499. Hapu, Bezeichnung für Nil 134. 220. 638fl. s. Osiris. Harpocrates, Gottheit 165. 301. — H.-formen 364. — Die 7 Harpokrates in Hermonthis 371 fil. a) als junger Tum, b) als j. Rā, c) als j. Schu-Sos, d) als j. Qeb, e) als j. Osiris, f) als j. Horuer-Aroëris-Set, g) als j. Horus 386. — H. der Papyrussümpfe. — 389 fll. — 400. Harris, Papyrus H. 185, 286. Harschafet-Chnum 191. [Arsaphes] 303 fll. Harsamtus 373.

Harsiesis, Fest des H. 364. 407fl.

Hathor, Göttin 58. 71. von Tentyra | Hermes, Gott 5.73 = Thot 123. 161.

103. 117 fl. — Tochter des Rā 118fll. H.-Sochmet 207. 274. 286-477. . Hathor-Isis 306. Hathor-At 307. Hathurit - Hathur, Göttin 312fll. ihre Benennungen (locale), Verzeichniss derselben 316. 317. Hathor Tepi-ahit 315. Hathor-Nebithotpit 320. Hathor als Gebieterin i**m** Süden (Nechbit) 321 fll. Hathortempel von Tentyra 313. Hathor im Norden als Göttin Utit von Butus 326 fll. Hathor im Osten als Göttin Basit von Bubastus 331 fll. Hathor im Westen (Neith von Sais) 338 fll. Hat-benben, Haus von H. 291, 428. Hatit, Göttin 301. Hatmehit, Göttin 310fl. Hatschepset, Königin 278. Hatchebit, Heiligthum 339fll. Heh u. Hehet (der äg. Aiôn-Eros-Pneuma.) 132 fil. Heilige Sprache, s. Sprache. Hek (Heka) 218. Hekate, die finstere H. 141 Hekar (Fest) 240. Hekataios Abderit 12, 95, 393. Heliakischer Aufgang des Siriussterns Heliopolis, Stadt 31. 32. 104. 250. 263. 282 fll. Helios 263, 279. Hemisphäre, obere u. untere H. s. Licht 262fll.—274fl.

Hephästus, Gott 5. 114fl.

Heriutis, s. Utit.

Hermapion 262.

Herakles 244. 494. s. Chons.

Hermanubis - Anubis 252.

Hermaios, Gott 82. 83.

— Hermesfest 465. Hermonthis, Stadt 117. 164. 169. 281. 596. s. Suchos. Hermopolis, Gross-H. s. Chmunu 110. 123. 144. 166. 206. 443. 469 fll, Herodot 11. 14 184. 244. 327. 342. 462, 494, Hero s. folgend. 279. Heroonpolis 184. Heruer 193. s. a. Qeb. Hesiodos 89. 106. 135. Hesmut 203. Hesychios 141. Hib, s. Thot 442. Hibis, Oasentempel von H. s. Darius-Inschrift 144. 167. 186. — Hymnus von Hibis 304fll. 422. Hieratische Schrift, s. Sprache. hier.Papyrus-oder Bücherschrift 48. Himmel, s. Welt 203fl. — Aufhängen des H. (Fest) 223. 263. - Eintheilung. Himmelskuh, Zimmer der H. (s. Seti I.) 133. 147. 206. 435. Hika, Gott 401. Hika-pi-chrud 364. Hiob 221. Hipparch, Astronom 271. Hir-uer, Stadt 292fl. Hiser (Hermopolis) 442. 477. Homer 106. 221. Horchuti 239fll. 304. 415 Horbahudti (Horus von Edfu) Gemahl der Hathor von Tentyra 120. 260. 287. 435. 506. 545 fll. Horemhib, Hymnus des H 480. Hor-merti 481. Hormachu, Herr des Alls 65, 265, s. Chnum 303. Hormahudti 188. Hor-aboti, Gottheit 318. Horapollon 57, 107, 114, 154, 158fl. 198. 258. 268 fl. 432. 440 fll. 472 fll. Horos, Gott 5. — Sohn des Osiris 23 fll.—27. — Knochen des H.-Magnetstein 72. 81. 133. — Sonnenhorus 137. 195 fl. s. Tum d. Enneas 246. 266 fll. 301. 342 fll. 354 fl. Beinamen "Merta" — s. Harpokrates 395 fll. s. Thot 439 fll. 490 fll. — Horos-Apollon 558 fll. s. Hur-Hor 659 fll. — Kultusstätten des H. 653 fll. u. Lokalformen.

Horus als Anup-Anubis 670 fil. — H. als Min 674 fil. — H. als Amun 680 fil. — H. als Monthu, Month 701 fil.

Horsamtaui das Kind, Gottheit 121 —360.

Horus - Falke 104 s. Kosmogonie 172.

Horusaugen, Geburt der H. 212. Horussonne 301.

Horsamta 287fil.

Horpechrud-Harpokrates 310 fl. Horpichrud-Harpokrates 354 fll. s.

Horus.

Hor-nacht 362.

Horoskopen 449.

Horsecha, Kuh H. 404 fll.

Horuer 529fll.

Hru, s. Horos.

Hru-du-duf, Prinz 19. 21.

Hu, Gott 218fll. 423fll.

Hunde, 2 H. zur Bezeichnung des Wenden 252.

Hundekopfaffen, s. Darstellung der Ogdoas 149. 452.

Hundsstern 271.

Huneb, Gott 305.

Hununsu, Stadt 435.

Hur-Bahudti, Gott 272.

Hur-Hor, Horus 659fll.

Hymnus an Tum 247.

Hypokephala 152.

Hypselis, Stadt 293.

I.

Jablonski 77.

Jakob, Bedeutung des Namens 34.
Jahr, altägyptische J., Beginn desselben 357.

Jason 10.

Ibu, Insel, s. Abu.

Ideler 253.

Imhotep, Gott 414. 435.

Imhotp (Imuthes) 526fll.

Inschriften, in Bezug auf d. Wesen Gottes, des Urgeistes 96 fll.

Insel, heilige I. 229. s. Bigeh.

Johannes, Apostel 50.

Isis, s. Plutarch 4fl. — Name der I.

12. — Beinamen d. I. 12. 13. —

Klage der I. u. Nephtys 13fl. —

Isis als Vorbild in sittlicher Beziehg. 26f. — Kosmische Bedeut.
der I. als Sothis-Gestirn 42fl. —

verschiedene I.-Namen, Ursprung
derselben 43. 81. 137, 152, 165. —

s. Neun, heilige. — s. Welt 252.

296fll. 333fll. — 400fll. 451 fl. — s

Thot. — Isi-t, Ise-t 643 fll.

Isis-Hathor von Tentyra 301.

Isis-Sothiskuh 301.

Isis-Sothisstern 318.

Jusas-Nebit-Hotpit 284 fil.

Jusas, Göttin 284 fll. 333 fl. s Hathor 433.

K.

Ka 420.

Ka-Suten 420.

Kahotep, Gott 306. - Osiris.

Käfer, Bedeutung des K. als ältestes Silbenzeichen 57. 114. — als Symbol des Ursächlichen 116. 136. 180. 198. — Bild des fliegenden Käfers 213. 250.

Kai-Ka, s. Hermopolis 123. 130. 149. Kampf des Horus mit Set 120. Ka-mutef, = Amon 94. 406. 495. Kalb, Kultus des K. 180. Kalenderjahr, ägypt.-sothisches K. 282.

Kanal, heliopolitischer K. 284.

Kanopus, Dekret von K. 336.

Kanobos, Ansiedlung 343.

Kapu, s. Himmel.

Karnak, Chonsu-Pylon von K. 161.

278. — Amonstempel von K. 427.

498.

Keh. Gott. 147

Keb, Gott 147. Keften, Affe 153. Kek und Keket, der ägypt. Erebos oder die Finsterniss 140fll. Kem, Küstenstrich von K. 151. Kenemti, Land, Ober-K. 263. Kenemtier, Gebiet der K. 151. Kleopatra, Nadel der Kl. 262. Kneph-Chnum 95. s. Chnum 290 fll. Knumut, Dekan 459. Königsgräber, thebanische 136. 150. 191. 416. Koptisch, k. Sprache, s. Sprache. Koptus, Stadt 423. Kosmogonie, die K. der alten Ägypter 100 fll. Krall, Dr. K. 253. Krebs, Zeichen des K. 270fl. Krokodil, Bedeutung 104 - heiliges Kr. 105. — das prachtvolle K. 142. Krokodilopolis 156. 598. s. Suchos. Kuhland, Oase K. 343. Kuh, als Symbol der Nit 115fl. 131. — K. von Sais 343.

L.

Kum-Madu, Tempel von K. 117.

der griechischen K. 78. 79.

Kusai, Metropolis 481.

Kusch, Land 434.

Kunst, die ägyptische K. gegenüber

Lanzone, V. 250.
Latopolis, Stadt 104. 112. 593. s.
Suchos.
Leben im Jenseit 174 fl.

Lepage-Renouf 476. Lepsius 125, 128, 158, 270 fll. 290. Leto, Göttin, s. Utit. Letronne 271. Licht, Geburt des Lichtes 160fil. s. a. Rā. Linguistisch, Auslegung von mythologischen u. theologischen Namen auf l. Wege 33fil. [linguistische Theoriel. London 262. Lotosknospe, 103. 104. — Lotosblume, s. Geburt des Lichtes. Louvre 126. 174. 250. 396. [Stele] Löwe, Kultus des L. 180. Lykopolis, Schakal von L. 246, 475. s. Siut.

M. Macrobius 82, 274, 276, Mafakinu 151. Mafket, Land 263. — Göttin M. 274. Mahi 441 (Nordwind). Mākarā, Königin 409. Manerôs 13. Manetho 395. Mareotis-See 126. 404fl. Mariette 107. Markosier, Lehre der M. 150. Marmariden, Volk 342. Marsyas, à. Apollo. Martial, Dichter 124. Massara, Felsengrotte von M. 493. Maspero 420. 423. Maschent, Gemächer 370. Maschuasch, Volk 342. Mastet, Scorpion 402. Matarieh, Obelisk von M. 261. Māt, Göttin 477 fll. Matet 402. Maxyer 342. Māz, Stadt 475fl. Mechir, Monat 246. Medinet-Abu, Tempelgruppe von M.

143. 244.

.Mehen-Reptil 218. Mehetuer-Kuh, s. Kuh 156 fl. 168, 340. Mehit, von Thinis 490 fll. Mehit-ueret 306. 314. 469 fil. s. Thot. Mehnit, Göttin 286. — M.-Diadem 432. Mela 393. Memnonien (Todtentempel) 244. Memphis, Stadt 31. 110. 113. 131. 141. 301. 332. Menāt von Heliopolis 301. Mencheres, s. Menkara. Menchet, für Erde 225. Menchit, die Werkthätige 371. Mendes, König von M. 151. — Gott M. 250, 309fll. Mendes, Stadt 180. 292 ffl. Mendes-Thmuis, Stadt 292. 309. Mendesstele 310. Mendesischer Widder, Steinsarg eines m. W. 85, 136, 187, — m. Gott 153. Menelaos, Ansiedlung 343. Menhit, von Latopolis 291 fll. Men-kā-ra, König 19f. — Sargkasten des M. 41fl. Mercur, Sonnen-M. 274. Merta von Pharbäthus 362. Horusform. Mespheres, König 261. Metelis, Ansiedlung 343, 601, s. Suchos. Metternich-Stele 153. 195 fl. 400 fll. Mommsen 253. Momemphis, Stadt 117. 180. Monas von Memphis 148. 162. 186. Mondfeier 244. Mondhimmel 212. Month, thebanischer Gott 117. 164 fl. als Monas 169, 411 fl. 496 fl. 701 fl. Morgenbarke 210. Mörissee 155 fll. Môt = Urschlamm 106. Müller, Dr. Max M. 76. Museum, britisches M. 185. 434. Mut, Göttin 94. 131. 407.

Mythologie im Allgemeinen und die Methode ihrer wissenschaftlichen Auslegung 3 fll. — die altägypt. M.und die altägyptischen Methoden ihrer Auslegung nach den Denkmälern 16fl. — s. a. Sprache.

Nadel der Kleopatra, s. Kleopatra. Nagaga-uer, Gott 171 fl. s. Ei. Naheb-ka-Schlange 305. När 194. s. a. Gross-Herakleopolis. Narodef, Ortschaft 305. Natho 327. s. Chembis. Nauruz 258, 270. Natronseen 407. Naville 289, 460, 476. Neapel, Museum von N. 65. (Inschrift) 195. 304. 471. Nebes-Holz 407. Nebit-Hotpit, Göttin 286. Nebter, Gott 304. Nebthat, Nebthit, Göttin 730fil. s. Nephthys. Nechbit, Göttin 315. 321 fl. und Necheb, Göttin 117. 164. 195. - Stadt N. 321. Nechen, Ort 322. Nefrit, d. Gute (Isis) 371. Nehemāuat, Gemahlin des Thot 145. Nehet-ris, Tempelquartier 131. Nêîth, s. Nit 489. Nektanebos I., König 195. 401. Nemanus, s. Astarte 433. Nenu u. Nenut, der (kosmische) Niederschlag 142fll. Nephthys, Schwester des Osiris 5. 81. 137. 152. 211. 216. 252. 296 fl. 341 fl. 371. 451 fl. s. Nebthat 730 fll. Neun, die heilige N. oder der Leib Gottes 183fll. Neunheit, Götter-Neunheit 121. New-York 262.

Nezi, Stadt 288.

Nikokreon, König 194. Nilmündungen 394. Nil 107 = Nun 107 ft. 143. s. Osiris 638 fll. Nillisten 128. 140. Nilschwelle 120 fl. — Göttin der N. 299fl. s. a. Satit-Satis. Nilpferd 462. Nit, Göttin 6. 114 fil. - als Ament 122. 131. 168. 287. 306. 315. 339 fdl. Noferhotep, Priester des Amon 134. Nofer-Tum von Memphis 523fil. Nofertum, Gott, Sohn des Ptah 131. Nofrit, Wiegenfrau 481. Nohemāuit, Göttin 469fll. 482fl. s. auch Nehemāuit. Nub-emschasit 307. Nubit 319. Nun, oder das uranfängliche Chaos 107 fll. (weiblich 113.) 123 fll. – Der Nun oder die zeugende Urmaterie 128 fl. - N. s. Ogdoas 207 fl. — s. Welt. nun (nunet), Bedeutung des Wortes n, für die theologische Sprache 55fl. Nunet od. Nut, Göttin 28. 81. 82. -Die N. oder die gebärende Urmaterie 129 fll. — s. Ogdoas 155. - s. Welt 430fl. 451fl. 469fl. -Die Mutter der Götter N. 603 fll. Nutr, Bedeutung des Gottesnamens

V.

Nybdis, s. Nebthat, 730fil.

n. 93.

Nysa, Stadt 82.

Oasentexte 496.

Obelisk, Haus der beiden O. 262 fll.
Ogdoas s. Chmunu v. Nenu. — Aeltestes Beispiel der O. 145 fll. —
Gesammtbezeichnungen und Darstellungen der O. 147 fll.
Okeanos, s. Homer.

Ombos, Stadt 104. — Tempel von O. 105. 142. 411. 417. 437. 501.

| Pazem, Nekropolis von P. 112. 144.
(Pasemis.)
Pelusischer Nilarm 175.
Persea (Baum) 176. s. Sykomore.
Personificiren, Neigung der Ägypter zum P. 77. 78.
Petet, Skorpion 402.
Phallus, der heilige Ph. 309 fll. 407.

On, Stadt 180. 281 fll. — Heliopolis s. Anu 134. 151. 175. 279. 281. s. Tum. Onnophris, Gott 174. - König O. 295, 305, 370, s. Osiris. Orion, Stern 203. 211. 301. Osiris, s. Plutarch 4.5. — Geschichte des O. 7. — Ableitung des Namens 12-23. (als d. gestrige Tag.) 23fil. O. als gutes Vorbild in sittlicher Beziehung 26 f. - 28. - als das feuchte Element. — Bedeutung des Osiris - Namens bei Griechen u. Römern 82fl. 147fl. — d. Osiris-Todte 173. — s. Neun, heilige. — Reich des O. 214 265 fll. 286, 340 fl. 396 fil. — O.-Legende 419. — O. s. Suchos 600 fll. s. *Us-iri* 611. — O. als Nilgott 638 fil. Osiris-Hapi-Tum-Horus 258. Osiris-Noferhotep 288. Osiris-Onnophris 457 = Unnofri 476.

Ρ.

Pa-Chons 360. Pa-ka-Stier (Pakis) 117. Panopolis, Stadt 423. Pan, Gott 244. Panchôn, lnsel 9. Panopolis, Weihinschrift aus P. 214. Papyrus-Sümpfe 400. Pasemis, s. Pazem 145. 147. 169. 467. s. Thot. Patumos, Stadt 180. 184. 288 fl. Paut, s. Neunheilige. — s. a. Enneas. Pazem, Nekropolis von P. 112. 144. (Pasemis.) Pelusischer Nilarm 175. Persea (Baum) 176. s. Sykomore. Personificiren, Neigung der Agypter zum P. 77. 78. Petet, Skorpion 402. 423 fll.

Phaophi, Monat 165. Pharmuthi, Monat 165. Phehontis, Stadt 593. s. Suchos. Philä, Tempel von Ph. 81. (Inschrift übersetzt 81 fl.) — Isistempel auf Ph 105.165.171.210.213.294 fil. 483-Phönizier 106., 135. Phönix s. Bennu. Haus des Ph. 262. Phthenotes 327; s. Natho 477. Pi, Stadt 460. — Pi-Anum 499. Pimas, Gebärkammern 370. Pianchi-Stele 185. Pi-hat, Stadt 293. Pi-Qereh, Schlangenstätte 289fl. Pischeta, s. Upscheta. Pisui, Krokodilstadt 402. Pi-beseth [= Bast] 331. Pithom 184. s. Patumos. Pitum-Heroopolis 287 fl. s. a. Tum. Planeten, die 5 P. 202. Platon 14. 114. Plinius 158, 261. Plutarch aus Charonea 4, 9, 12 fil. Pl. über Isis u. Osiris 28, 44. 71. 82. 92. 95. 114fl. 120. 165. 189. 191. 223. 304. 364, 395. 400 fll. s. Thot 439 fll. 470 fll. Porphyrius 261, 271. Poseidon, Gott 342. Potus 410, s. Enneas. Priesterbücher 89. Priesterschulen 110. Proclus 270. Prosopis, Stadt 599. s. Suchos. Ptah, Gott 32. — Pt. von Memphis 85. Ableitung des Namens 85. 86. — 94. 111. 115. 161. s, Licht. —  $277. 296. 411 \, \text{fl.} \, \text{Ptah} = \text{Phtah}$ von Memphis 508 fll. Ptahhotep, Weisheitssprüche des Pt. Rammessiden 260. 90 fl. Ptah-Sokar 250. Ptah-Sokari-Osiris 277.

Ptah-Tanon 296, 414 fl.

١

Ptolemaïs, Stadt 142, 597. Ptolemāus 165. Ptolemaus IX, Euergetes II. 188. Ptolemäus, Astronom 243. Ptolemäus, Geograph 327. Ptolemaus V. Epiphanes 421. Punt, Land 151. 263. 480. Pythagoras 71. Pythagoräer, Regeln u. Bezeichnungen der P. 71. 72.

## Q.

Qeb, Erdgott [Seb, Keb] 70, 131. 142. s. Sebek. als Grossgackerer 172. s. heilige Neun — 210. 217. 284. 310. 409. fll. 450 fll. 499. Q oder Seb griech. Kēb, 576 fll. — Q-Chnum von Hatuerit 582 fll. Qebh 295. Quellen, Nachweis der Q. 744 fll. Qereh-Schlange 180. 288 fll. Qosit, Metropolis 481. Qurna, Grab zu Q.

## R.

 $R\bar{a}$ , Lichtgott, 21 fll. — 26 fl. 31. — 85. Ableitung des Namens 86. 95. — 115. Sohn der Nit. — 136. 139 fll. 145 fll. — s. Ogdoss. — s. Geburt des Lichtes. — s. Tum. 184 fll. s. Neun, heilige — 206 fll. — 245. 265 fil. — Fest der Geburt des Rā 291. — Rā-Horus 355. — 401 fll. Rā-Horchuti 249, 267, 271. Ra = Horus 257. $R\bar{a} = Hur \cdot Son 257.$ Rāitaut, 475. Ramesseum, thebanisches R. 39. 131. 202, 246, 277, Ramses II. 26, 170, 277, 430. Ramses III. 152, 185, 244. Ramses IV. Königsgrab R. 202. Ra-Sop 257.

Ranut, Erntegöttin, 358. Rattaui, Göttin, 165. s. Geburt des Lichtes. -Renpit (Hebamme) s. Sonnengeburt 164. 301. Repi, Göttin, 214. Rerit, Göttin, 490. Rhind-Papyrus 225, 235, Rochit, Stadt, 466. Ro-Gänse, Von der R. 177. Rohu, Stadt, 482. Rougé, E. de R. 256.

s. Sa, Gott, 218 fll. 423 fll. Safchit, Göttin, 298. Safchit, 447. S.-abu 473 fll. Saïs 113 fl. 315. Sakkara, Pyramiden von S. 204. 466. Sallier, Papyrus S. 222, 463. Salmasius, 459. Sambahud, Stadt, 491. 499. Samtaui-Tafnacht, Oberpriester, 65. Sanchuniathon 106. Sat, Bedeutung des Wortes S. 70. Sati, Göttin 142. s. Kek. Satit, Isis-Namen, s. Isis. — Insel S. 296. Göttin 414. Satit-Satis, Göttin, 299 fll. — S.-Sothis 302 Sata-Schlange 180. Salzfeld, Kosmos von S. 406. Säule, die vier S. des Himmels s. Welt 203. Sayce, Professor 490. Schadit, Gottheit, 156 fl. Schakal, Bild eines Sch. symbolisch 246. Scheps 441. Schashoteb (Hypsele) 193. Scheftu-hat, Widder 292. Scheschonk I König 258. Schliemann, Heinrich 405. Schlachtopfer, Ursprung der Schl. 27. | Sirius s. Sothis 176 fl 271.

Schlange, heilige Schl. 103. 104. Schöpfungsakt 101 s. Kosmogonie. Schrift, hieratische, demotische Schr. s. Sprache 61 fll. Schwein (typhonisch) 462. Schu, Luftgott, 28. 112. - Schu-Sôsis 120 fl. 139 s. Heh 146 fl. 154. s. Neun, heilige. — 207 fl. 217. — Schu-Thot 244. — Schu Tafnut 283. 410 fil.—429 fil. s. a. Tafnut -502 fl. Seb, Gott s. Qeb. Sebak-Götter 145. — Sebak-Krokodil 180. Sebaq 585. Sebennytus 289, 489, 492. Sebek, ombischer S. Gott. 142. — Sebek-Kammer 153. 585 fil. Sebek-rā, s. Krokodil 105. 156. 270. 411. Sebek-Suchis, Gott 156. Sebgit, Göttin, 501. Seeland (Fajum) 155. Sekti-Barke 277. Selene (Mond) 75. Sehel, Insel. Senmut, Hathor von S. 333. 486. Serapeum von Memphis 258. Serapis 194, 279. Serpentinstein, Käfer aus S. 19. s'eta (šetat), Bedeutung d. Wortes s. 41. Sêth, Bedeutung des Wortes S. 13. s. Typhon 81, 702 fll. Set, Got, s. Neun, heilige. 402fl. Seti I., König, Tempel des S. 26. — Grab S. 27. [Zimmer der Himmelskuh.] 38. 126. 145. 206. 216. 283. 451. 474 fll. — 490. Set-land (Oberägypten) 296. Sethroë, Stadt 180. Sextus Empiricus 195. Sharpe 216. Silsilis, Nilstelen von S. 220. 593. Simonides 3.

Siut, Stadt 475 fll. 481. Skiathis 407. Smen, Stadt 293. Smenu 594 s. Suchos. Smentit 492. Sobek s. Sebeq 585 fl. Sochit, 401. 437. Sochit-Bast, 333 fl. s. Somchit. Sohêl, Insel 296. Sokar, Gott 235. Solinus 271. Somchit, Göttin 519 fll. Somnit, Land 470. Sonne, Entstehung der S. s. Nun. -Darstellung der Sonnengeburt 164. Sonnennamen 248. Sonnenaffen 152. Sonnenaufgang, Gleichnisse des S. 104 fl. Sonnenkind 136 s. Geburt des Lichtes. Sonnenjahr, alexandrinisches S. 165. Sonnentempel s. Apollinopolis. Sonnenscheibe, geflügelte S. 213. Sonnenvogel, 175 s. Geburt des Lichtes. Sop 257. Soptu, Sopt, 566 fil. Sothis oder Siriusgestirn 118. 120 fl. - sothisches Wandeljahr 244. -Sothisjahr 245. — 271. — S. Göttin von Syene 291. Sowk, 585 fll. Speos Artemidos 467. Sperbervogel, Verwandlung des Käfers in den Sp. 269. Bedeutung 462. Sphinx von Giseh 264. Sprache, die Sp. der alten Aegypter als Mittel der Erkenntniss ihrer mythischen Überlieferungen 45 fll. [heilige Spr.-Volkssprache — koptische Spr.) zeitliche und örtliche Sprachverschiedenheiten. 46. heilige Spr. 47 fll. Bedeutend für Mythologie und heutige Kenntniss der h. Spr. — d. theologische Tanis, Stadt 65.

Spr. 51 fl. — die mystische Spr. u. Schrift 61 fll. — die mythische Spr. 74 fll. Stand, der geistliche St. als Ausleger der Mythen 18. Stier als Symbol 116. — Kultus des schwarz. St. 180. Stobäus 224. Stundenlisten von Edfu 231. Suchos, s. Sebeq 585 fil. — Suchos-Qeb 590. — S.-Rā-Tum 591. — S. von Silsili 593. — S. von Phehontis 593. S. von Latopolis 593. — S. von Smenu 594. — S. von Krokodilonpolis 595. — S. von Hermonthis u. Theben 596. — S. von Tuphium. — S. von Ptolemaïs 597. - S. von Muson S. von Krokodilonpolis-Arsinoë 598. — S. von Prosopis 599. — S. von Saïs 600. - S. Amon in Metelis S Osiris in Onuphis, S. Osiris in Apis 601 fl. Suhet, Ei; s. Ei. Sukkot (ebr.) s. Thukoth. Sunet, Stadt 295 [= Syene]. Suti = Typhon 221. Syene, Stadt 295 fll. Sykomore, Baum der Nut 173 fll. Sylbenzeichen 63. der alphabetische Werth der S.

## T.

Ta, für Erde 224. s. Thot 442.

Tachont (Elephantine) 291. — Nomos T. 294. 296. 483.

Tafnacht, Priester 67.

Tafnut, Göttin 121. 147. s. Neun, heilige 195. 371. 422 fll. s. Schu. 490 fl. s. Anhur. — 572 fll.

Tahraka, König 498.

Tamhu. Menschenrasse der T. 342.

Tanent, Isis-Namen, s. Isis.

147 fll. Tartaros 135. Tathanon, Gott 192, s. a. Tanon. Tauth, Gott 429 fll. 438. Tech, 440. — Tech-Vogel 465. Techi, Göttin 465. Tefne, Scorpion 402 fl. Tell-Bast, Ruinen von T. 331. Tempelschulen 282. Tentyra, Stadt 32. Kalender im Tempel von T. 70. 83. — 103. 118 fll. s. Sata-Schlange 189. 202. — Thierkreis von T. 275. 424. s. Hathor 477. Tepiahit, Hathorstadt 315. . Tertullianus 261. Thales 106, 190, Thamhu, Land der T. 108. Thebais, Landschaft 95. 112. 291. 417. Theben, Stadt 31. 78. 104. 110. 113. 131. Nekropolis von Th. 144 427 fl. 596. Theompompos 7. Theorien der mythologischen Auslegung, s. Mythologie. Theon 269. Thetet, Scorpion 402. Thespit 438. Theseus 10. Thinis, Stadt 180. 490 fl. Thierkreiszeichen 202. Thmuis, Stadt s. a. Mendes 292. 310. Thot, Gott 49 fll. 124. 133. 145. 149. 154. 167. s. Licht 188. 271. 298. 401 fl. 429 fll. 439 fll. Thot, Bücher des T. 448. — Thotische

Thotmosis III. König 152, 262, 416. Thotmosis IV. König 264. Thukoth, Land von 287 fll. Tiefe, s. Welt. To-ahe, Oase von T. 404 fll.

rohuu 482 fll.

Feste 465. — Weibliche Verwand-

schaft des T. 469 fil. — Thot-Up-

Tanon, Nun als T. 111. T. Gott 141. | Todtenbuch. 19 fl. Kap. 64 übersetzt 19 f. — Cap. 17 fibers. 21 fil.. — 72. Cap. 125 übersetzt 68 fll. — 169. s. Licht. — Turiner Exemplar 178. — Cap. 77. 88 übers. 178 fll. — s. Neun, heilige. — 206 fil. — 217 fil. — 423 fll. 460 fl. Todtenreich (Tiefe) s. Welt 227 fll. Bezeichnungen dafür. Tomet, Kanal, Ursprung desselben 38. Todtentempel s. Memnonien. Todtenthal, Fest des T. 244. Todtengericht 465. Trias, hermopolitische Tr. 483. Triphis, Göttin, s. Repi. Triphyller 9. Tum, Gott 25 s. a. Atumu 65. 153. 172. 184 für Rā. — 185 fil. 216 fl. T. der Hegemon der Enneas 231 fll. — 265 fl. —279 fl. — Lokalformen des kosmogonischen T. 281 fll. s. Chnum 303. 409 fl. Tum-Horchuti 248. — Tum-Chepra- $R\bar{a}$  279. Tum-Rā 265. — T.-Rā-Horchuti 281 fll. — T.-Rā als Chnum — Chnubis 290 fll. Turin, Museum von T. 174. Turiner Papyrus 244. 480. Tuphium, s. Suchos 597. Typhi, s. Tafnut 572 fll. Typhon, 5. — Knochen des Typhon Eisen 72. — Set Typhon 120. 400. 458. U.

> Uaret, Nilkanäle 221. Uaua, Negerland 38. Uerit, die Grosse 371. Uetenu-Affen 153. Uethen, Land 151 fl. Umwandlung der Appellativa in Nomina propria s. Sprache, mythische 75. Unas, König 359, 409, 430 fl.

Unit, 189. Metropolis 472. Unnofer, König 65. 197, s. Onnophris. Unnofru, 189 s. vor. Unut, Göttin 476 fll. s. Thot. Uot, Göttin 117. Upscheta (Planet) 203. Upti, Affe, 153: Upuat, Gott 475. Uraeus-Kronen s. Tum. Uräus-Schlange 487. Urgeist, der göttliche U. s. Kosmogonie. Urgewässer s. Amonrā. — s. Nun. Urgötterpaare, die 4 U. 104. Urstoffe, Ursprung der Lehre von den 4 Urstoffen 29. 101. Urwasser - Nun s. Kosmogonie. User-ka-Rā s. Ptolemäus V. 421. Usert, Isis-Namen, s. lsis. Usertasen I. König. Uskaf, König 257. Usit, 495 s. Apit. Us-iri [Us-ra, Usar, Osiris] 611 fil. Uthenet, Land 263. Utit-Buto 314, s. Hathuri 326 fll. Uza-Auge 452.

V.

Vedan 152.
Venus, Stern 177.
Verzeichniss der 4 Götterpaare der Zeus-Amun-Rā 245.
Zeus-Amun-Rā 245.
Zodiakus, griech.-röm. Z. 205. 270.

Acht nach den Kultusplätzen u. Epochen geordnet 127. Volkssprache s. Sprache.

### W.

Wadi - Tumilat 287. Wahrheit, personificirt 477 fl. s. Māt. Wandeljahr, sothisches W. 244. Wasser, als Ursprung alles Seins 106. 107 s. Thales. Wawa s. Uaua. Weihrauchbaum 274. Welt u. ihre Theile 198 fll. Weltmutter, die W. 312 fll. Weltentstehung, Uranfänge der W. 30. 101 fl. Weltschöpfung, Tag der W. 270 fl. Weltschlange 268. Widder, Bedeutung d. W. 104. Kultus des W. 180. Wissenschaft, heilige oder göttliche W. 18.

## z.

Zahlen, mystische Bezeichnung gewisser Zahlen 72 fl.
Zar, Ortschaft 491.
Zauit-el-meïtin, Felsengab bei Z. 125.
Zeus, Gott 5. 75. 494.
Zeus-Amun-Rā 245.
Zodiskus griech röm Z. 205. 270.

Druck von August Pries in Leipzig.

